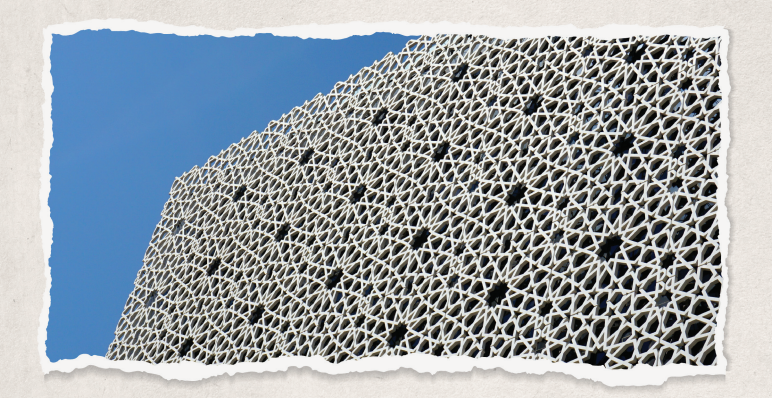
(العلماني الإسلامي)

شيرمان جاكسون







شيرمان جاكسون، ترجمة: عمر عبد الرازق شاهين

#### مقدمة المترجم

تشبه الكتابة في موضوع العلمانية والإسلام السَّيْر في حقل ألغام، ومن تَمَّ تحتاج إلى دقَّة وحيطة وحذر، وإلى جسارة وشجاعة واعتداد بالأدوات المنهجية اللازمة، اللّا أن هذا ليس بعاصم من سوء الفهم أو الالتباس أو القراءة الخاطئة، لأسباب لا تعود إلى وضوح غاية المؤلف وحججه من عدمه، بل تعود إلى تباين وَقْع المصطلحات والمفاهيم والنماذج على القارئ باختلاف سياقاته. ومن قم فالكلام في مجال العلمانية والإسلام تحفُّه خطابات عديدة تفرضها ثنائيات وخلافات مُكرَّسة، ناهيك عن الاستخدامات المختلفة بين الأكاديميات المتخصصة والمناقشات السياسية والثقافية والاجتماعية، فتكتسب المفردات المستخدمة معانيها الخاصة في كل سياق بشكل مستقل ومتداخل في آن معًا، فليست هي واحدة عند الحداثيين العرب، ولا الحركات الإسلامية المعاصرة، ولا هي بالضرورة نفسها عند دارسي الإسلام من أكاديميًي الغرب.

والطرح الذي يقدِّمه شيرمان جاكسون في هذه الورقة إنها يسعى إلى تقديم رؤية جديدة في الأطروحة النظرية للعلاقة بين المجال العلماني والإسلام، أو بالأحرى

للمجال العلماني في الإسلام. وفي سعيه هذا يتجاوز الكثير من الخطابات الأيديولوجية التي ينصبُّ اهتمامها على العلمانية بوصفها مذهبًا سياسيًّا وقالبًا فكريًّا جاهزًا للعلاقة بين الدين والدولة أو الدين والمجال العام، التي انحصر فيها الفكر العربي طويلًا مكررًا أسئلة من قبيل: هل انقبل العلمانية أم نرفضها؟ ننقدها أم نؤولها (٢)؟

وهـو لا يُعنَى بالعلمانية مذهبًا سياسيًّا ولا «نموذجًا معرفيًّا»، وإنها بالعلماني تصنيفًا معرفيًا ومجالًا للتمايُنز يقصد به «مجالات السعي التي تكون ماهيتها ومادتها وأدواتها مستقلة عـن الخطاب الإلهـي الشرعـي» (ق. وفي تركيزه على العلماني إنها يستثمر معناه باعتباره «مقولة مركزيـة حديثـة (لاهوتية-فلسفية، وقانونية-سياسية، وثقافية-أنثروبولوجية)، تسعى إلى تأسيس وتنسيق وفهم وتجربـة واقع مغايـر للديني» (والمغايـر للشرعي في رأي

(٤)

الأمثلة في هذا الصدد أكثر من أن تُحصى، لكن راجع على سبيل المثال: عبد الوهاب المسيري وعزيز العظمة، العلمانية تحت المجهر: حوارات لعصر جديد (دار الفكر: دمشق، ط٤، ٢٠١٤م)؛ جورج طرابيشي، هرطقات ٢: عن العلمانية كإشكالية إسلامية إسلامية (بيروت: دار الساقي، ٢٠٠٨م)، خاصةً الجزء الأول من صه إلى ص٩٧.

من كلمة جاكسون عن «العلماني الإسلامي» في «جامعة جورج تاون في قطر»، على الرابط:
 https://youtu.be/UaTRMW-Dtjo.

خوسيه كازانوفا، «العلماني والعلمانيات»، ترجمة: طارق عثمان، أوراق نماء ٨٤ (بيروت: مركـز نماء للبحـوث والدراسـات).

<sup>\*</sup> نُشِرت هذه الورقة في المجلة الأمريكية للعلوم الاجتماعية الإسلامية (American Journal of Islamic Social Sciences)، العدد ٢ من المجلد ٣٤ (٢٠١٧م). على الرابط:

https//:www.ajis.org/index.php/ajiss/issue/view/2.



جاكسون في هذه الورقة)، وهذا الاستثمار له تناصُّ مع كتابات تشارلز تايلور وعمله عصر علماني، وطلال أسد وكتابه تشكُّلات العلماني في المسيحية والحداثة والإسلام، وخوسيه كازانوفا وورقته المعنونة «العلماني والعلمانيات» وكتابه الأديان العامة في العصر الحديث (أ)، التي أُحيل إليها في الورقة وتوفر سياقًا مناسبًا لتأطيرها.

وفي طرح جاكسون في هذه الورقة تحدً لتعميم التجربة الأوروبية على غير الأوروبي التي باتت تحدًه ما هو ديني وما هو علماني وما بينهما، فلِمَ يبقى المشتغل بالإسلاميات -مسلمًا كان أو غير مسلم- في موقع المتحيِّر الذي لا يقدر على الحوار في حدود التشريع في حضارة الإسلام؟ أو المتطرف الذي يرى الشرع مُلِمًّا بكل الموضوعات، مع أن هذا خطأ واضح (۱)؟ والإسلام الذي يعنيه جاكسون في كلمة «العلماني الإسلامي» هو مجال العمل خارج حدود الشريعة الذي يظل مستحضرًا في فكره وتصوراته وسلوكياته نظرة الله المراقِبة له (۱).

هـذه النظرة الإلهية الشاملة تجعل من العسير والمستحيل تصوُّر حياة تُعاش «كما لو أن الإله غير موجود»؛ ولذلك فإن جاكسون يحاول في البداية تهييز العلماني في الإسلام عن التجربة الغربية، ثم يحاول تهييز دائرة «الترعي» ودائرة «الديني»، فليس كل ديني شرعيًا (بمعنى الخطاب الشرعي الصريح)، وليس الحل استبدال العلاقة الوجدانية بين العبد وربه في استحضار معية الله وطلب رضاه في كل أعماله (ما نص عليها الشرع وما لم ينص) بتوسيع مفهوم الشريعة ليشمل كل موضوعات الحياة المعيشة.

ويتراوح جاكسون في طرحه بين دارس الإسلاميات المستكشف للمجال العلماني في الخبرة التاريخية الإسلامية العملية والفقهية والكلامية، وبين صاحب الطرح المدافع عن صلاحية اعتماد فكرة «العلماني الإسلامي» في مقابل محاولات الإصلاح والاجتهاد الحالية

التي تسعى إلى معالجة مأزق المسلمين في العالم الحديث، سواء بتوسيع مفهوم الشريعة أو بالتأكيد على مفهوم الاجتهاد وتوسيعه، والتي يحاورها في أكثر من مناسبة. ومن المزالق التي يحذّر منها جاكسون تحميل الإسلام مسؤولية أمور لم يأتِ خطاب الشارع لمخاطبتها مباشرة، وأن يُدخل في أفق التقاليد الإسلامية والفقهية ما ليس منها من تقاليد كانت مجرّد اجتهادات «علمانية» تاريخية للعلماء في مواجهة مستجدات عصرهم.

لن تكون لهذه الورقة أهمية إلَّا بقدر ما تتجاوز قراءتها التحيزات والتصنيفات المسبقة، فلا بدَّ أن تُثير جدَّةُ طرحها مواطنَ خلاف، سواء في فكرتها الكلية أو بنيانها التفصيلي، لكن رهاني أن الأسئلة التي تثيرها ستكون مختلفة عمَّا اعتدناه، لتستكمل ما بدأه آخرون في ضخً دماء جديدة في مقاربة هذه الموضوعات الإشكالية ورؤيتها ومناقشتها.

أما الترجمة فقد سعيت إلى أن تكون سهلة ومُعينة للقارئ في قراءته ومناقشته لأفكار الورقة، وحرصت على العودة في الاقتباسات إلى المصادر الأصلية، وإلى ترجماتها العربية حال توفرها، وهي التي أثبتها، أما في النصوص التراثية فقد عدت إلى مواضع الإحالة وأضفت في الهامش ما استلزمه السياق.

وأخيرًا، أشكر الصديقَيْن عمر عبد الغفار وعمر عبد القادر على مناقشاتهما الثريَّة.

والله من وراء القصد. عمر عبد الرازق شاهين

وجميعها مترجمة إلى العربية: الأول ترجمه نوفل الحاج لطيف ونشرته دار جداول عام ٢٠٢٠م، والثاني ترجمه محمد العربي ونشرته أيضًا دار جداول عام ٢٠١٧م، وترجَمَّ كتابَ الأديان العامة في العصر الحديث قسمُ اللغات الحية والترجمة في جامعة البلمند ونشرته المنظمة العربية للترجمة عام ٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٦) أحمد عاطف أحمد، «إسلامي علماني معًا: حوار بدأه صديقي الأستاذ شيرمان (عبد الحكيم) جاكسون»، مركز نهوض للدراسات والبحوث، ١٣ أبريل ٢٠٢٠م.

كلمة جاكسون عن «العلماني الإسلامي»، على الرابط: (V) . Dtjo-UaTRMW/be.youtu/:https

### ملخّص

من الشائع القول بأن أله مدامًا متأصلًا بين ماهيـة مقولـة «الديـن» ومقولـة «العلـماني» عـلى أسـاس رفض الدين المبدئي للفصل بين المقدَّس والدنيوي، ويُقال أيضًا إن هذا الصدام يبلغ ذروته مع الإسلام. لكن عندما نقول إن الإسلام يرفض ثنائية المقدَّس والدنيوي، فرما تنفتح طرق أخرى لتعريف العلماني في الإسلام والتفكير في علاقته مع الدين. وهو ما تنبري له هذه الورقة، التي تأخذ الشريعة نقطة انطلاق لها، فتنظر إلى حدودها التي قررتها لنفسها باعتبارها الحدُّ بين نسق تقييم الفعل الإنساني القائم على نصوص الوحي المكتملة (أو امتداداتها) ونسق تقييم الفعل الإنساني المستقل عن هذه النصوص، ولكنه ليس بالضرورة خارج حساب الله. إن واقع «غير الشرعي» هذا -إن جاز التعبير- هو واقع «العلماني الإسلامي»، هـو «علماني» بقـدر ما هـو متمايـز عـن الشريعـة في أسـاس تقييـم الفعـل الإنسـاني، ومـع ذلك يظل «إسلاميًّا» ومن ثَمَّ «دينيًّا» في رفضه فكرة التصرف وَفْقَ مقولة «كما لو أن الإله غير موجود». كما سأبيّن أن التفرقة بين الشرعي وغير الشرعي لها أصولها الراسخة في التقليد الفقهي (والكلامي) الإسلامي. ومن ثَمَّ فإننا أقرب إلى التنقيب عن مقولة العلماني الإسلامي من اختراعنا إياها.

#### مقدمة

ما يـزال مصطلح العلماني يشير عـادةً إلى علاقـة عدائيـة مع الديـن (^)، وبالرغـم مـن تنبُّـه عـدَّة إسـهامات معـاصرة للالتبـاس المفهومـي الـذي يحدثـه، فقـد اكتسـب هـذه الدلالـة الشـائعة كونـه منتجًا للحداثـة الغربيـة الناشـئة أو مشـاركًا في نشـأتها (^)، ودائمـا مـا تُحِـرد هـذه

العلاقة العدائية مع الدين من سياقها الغربي، وتُقحَم فيها جميع الأديان في العالم، لا سيما في العالم الحديث (أو يُفترض أن العلاقة يجب أن تكون كذلك). وبالضرورة كما يشير خوسيه كازانوفا (José Casanova): «لم تكن الأديان التي لطالما حملت توجهًا 'دنيويًا' و'عاديًا' بحاجة للخضوع لعملية العلمنة. فأن تُعلمِن يعني أن 'تُدنين' (تجعله دنيويًا) ... وهي عملية لا معنى لها في سياقات حضارية كهذه»(۱۰).

لكن هذه الإسهامات -بالرغم مما فيها من بصيرة لا تعد بالكثير عندما يكون الموضوع هو الإسلام، فيُفترض أن العداء بين «العلماني» و «الديني» يبلغ ذروته في الإسلام بالرغم من دنيويته؛ إذ يُفهم الإسلام على أنه يتحدى التمييز بين المقدّس والدنيوي، ويبدو أن الحركات الإسلامية الحديثة مُصمّمة على رفض الحدود بين الديني والعلماني وتركها مفتوحة لتُحكّم فيها الديني. ونتيجة ذلك هي تأسيس ثنائية بين «الإسلامي» و «العلماني»، ينبغي بموجبها وصف الفعل أو الفكرة أو المؤسسة بأنها إسلامية أو علمانية، ولكن يستحيل جمع الاثنين معًا، وهو ما رسّخ في أذهان الكثيرين ضرورة الاختيار بين الاثنين.

سأقترح في هذه الورقة قراءةً للإسلام تقدّم فهمًا مغايرًا لعلاقته مع العلماني. هذه العلاقة تكشفها وتيسرها قراءة متمعنة للشريعة التي تفترض وضع الحدود الفقهية على هذه العلاقة، وبذلك تتحدى فكرة أن حدود الشريعة هي نفسها حدود الإسلام بوصف دينًا. إن هذه العلاقة في جوهرها هي المساحة بين الشريعة المحدودة باعتبارها مدونة محددة للسلوك، ومجال الإسلام غير المحدود باعتباره دينًا أو فلنقل حياة

ووفقـا لـرأي أشيس نانـدي (Ashis Nandy)، فإن هوليـوك قـد صاغ هـذا المصلح في عـام ١٨٥٠م، في وقـت كان مـا يـزال «ملائـًا للديـن». انظـر: "The Politics of Secularism and the Recovery of Religious Tolerance," in Secularism and Its Critics, 327.

وكانت «حـرب الثلاثين عامًا» صراعًا دينيًّا مدمـرًا بـين الكاثوليـك والبروتسـتانت، في الظاهـر، أودت بحياة الملايين وانتهت بـ«صلح وسـتفاليا» (Peace of Westphalia). وأسـجل هنـا وجهـة نظـر مغايـرة عـن أهميـة الحـروب الدينيـة في أوروبـا، انظـر:

W. Cavanaugh, The Myth of Religious Violence: Secular Ideology and the Roots of Modern Conflict (New York: Oxford University Press, 2009), 123-80

<sup>(</sup>۱۰) وقد أشار كازانوفا عرَضًا إلى الكونفوشية والطاوية كأمثلة في هذا الشأن. انظر:

J. Casanova, "Secularization Revisited: A Reply to Talal Asad," *Powers of the Modern Secular: Talal Asad and His Interlocutors*, ed. D. Scott and C. Hirschkind (Stanford: Stanford University Press, 2006), 19-20.

<sup>(</sup>٨) ولا شــَّكَ أن «الديـن» بـدوره يثـير التباسًـا مفهوميًّـا كذلـك. انظـر عــلى سـبيل المثـال:

R. T. McCutcheon, "The Category 'Religion' in Recent Publications: A Critical Survey," Numen 42, no. 3 (October 1995): 284-309; J. Z. Smith, "Religion, Religions, Religious," Critical Terms for Religious Studies (Chicago: University of Chicago Press, 1998), 84-269.

<sup>(</sup>٩) وفقًا لما يراه تريلوي ناث مادان، «فكلمة 'علمنة' استُخدمت لأول مرة عام ١٦٤٨م في نهاية «حرب الثلاثين عامًا» في أوروبا للإشارة إلى نقل ممتلكات الكنيسة لملكية الأمراء الخاصة». انظ:

T. N. Madan, "Secularism in Its Place," Secularism and Its Critics, ed. R. Bhargava, 6th ed. (New Delhi: Oxford University Press, 2007), 297. (George Jacob Holyoake) ويقول إن الإنجليزي جورج جاكوب هوليوك ويقول إن الإنجليزي جورج جاكوب هوليوك مام١٨٥١م. انظر: المرجع السابق، ص١٨٥١م.



السلطة والتقاليد، ما في ذلك الكتاب المقدَّس ورؤيـة الإنسـان اللاهوتيـة في جوهرهـا للكـون»(١٠٠).

وقد تنامى شعور يومى بالأزمة قبل ذلك. فكان أحد الدوافع الكبيرة وراء ظهور العلماني الغربي -بحسب نومي ستولزنبرغ (Nomi Stolzenberg)- يتمثَّل في «قبول حتمية تدنس القانون الإلهى ومُثُل العدالة المقدَّسة في 'العالم الزمني' «(١٥). وهو ما ولَّد مخاوف من احتمال إفساد الدين ومؤسساته وتقويض سلطانه عبر التطبيع مع هذا الدنس. وكانت ردة الفعل -لا سيما من البروتستانتية- هي إنشاء واقع بديل تحكمه قِيمٌ وسلطاتٌ واختصاصاتٌ غير دينية لَّا يضير الدين ومؤسساته ولا يفسدهما الاستهزاء بها أو تسفيهها. ولم يكن هذا مجرَّه ضرب من ممارسة الانكفاء على الدين أو إزاحـة المؤسسات، فقـد كان هناك اهتـمام حقيقـيُّ بالحاجات العملية والتطلعات اليومية. وكما يُلخص شيلدون وولين (Sheldon Wolin) مخاوفَ مارتـن لوثـر (Martin Luther) بقوله: «سيستحيل العالم فوضى إذا حاول الرجالُ حكمَـه بالإنجيـل»(١٦). إذن، فقـد نشـأ العلماني الغربي في البداية لحماية الدين والمجتمع. ولا يلزم عن هذا أن طريقة العلمانية في العمل بعد ذلك كانت تطبيقًا لجوهرها أو عودة إلى أصولها.

في المقابل، لم يستنسخ تاريخُ الإسلام قبل الحديث تجربة «حرب الثلاثين عامًا» على أي صعيد، ولا حتى الصراع العثماني الصفوي الذي لم يكن له النبرة الدينية نفسها ولا تداعياتها، فلم ينتج المسلمون أي شيء يمكن مقارنته بعصر «التنوير». وفي الحقيقة، لقد سعى الفقهاء المسلمون إلى توسيع نطاق القانون الديني عن طريق القياس، والاستحسان، والمصالح المرسلة، وسد الذرائع، والقواعد الفقهية، وحتى استقراء نصوص الشريعة. وكان الهدف من ذلك كله -كما كان في العلماني الغربي المبكّر- حماية مصالح المجتمع والحفاظ على سيادة القانون المقدّس. وفي هذه المقاربة باتت للطاعة للقانون الديني بنية متغيّرة مع الوقت، فعلى سبيل المثال ظلت

تستحضر معيَّة الله ومراقبته. وهذه المساحة هي ما يؤسّس للمجال «العلماني الإسلامي». يظل هذا النطاق علمانيًا بقدر ما هو متمايز، باصطلاح ماكس فيبر (Max Weber)، معنى ألَّا حكم ولا قرار فيه لنصوص الوحي الواضحة ولا امتداداته المعتبرة في أصول الفقه الإسلامي. ويظل إسلاميًّا كذلك ما دام محصنًا ضد الدافع الذي عبر عنه هوغو غروشيوس (Hugo Grotius) لأول مرة في القرن السابع عشر بأن نعيش «كما لو أن الإله غـير موجـود» (etsi Deus non daretur). وفي هــذه القراءة، لا يكون العلماني والديني -مع اختلاطهما وتمايزهما عن بعضهما بعضًا- أندادًا متخاصمين كما في العلمانية الغربية. كما لا يكون العلماني علمانيًا لقدرته على الرقابة على الدين أو تدجينه إياه، ولا يتخذ منها قيمته. فالعلماني الإسلامي ليس مفروضًا على الإسلام (ولا الشريعة) من الخارج، بل منبثق نتيجة الحدود الفقهية التي فرضتها الشريعة على نفسها طواعيةً.

تلزم عن هذه القراءة لوازم وتحديات سأشتبك مع أبرزها خلال مناقشتي. لكن قبل ذلك، وتفاديًا للالتباس، أوضح طبيعة التداخل بين العلماني الإسلامي والعلماني الغربي ودرجة التباين بينهاها. وهو ما يقربنا من إدراك أهمية أطروحتى. وذلك أن أهم الفوارق المؤثرة بين العلماني الغربي والإسلامي لا تكُمُن في جوهرهما، بل في وظيفتهما. ويرجع هذا الاختلاف إلى الوقائع التاريخية المختلفة التى واجهتها المسيحية (الغربية) والإسلام، بالإضافة إلى اختلافهما في الروح والبنية. ويُشار هنا إلى التحديات السياسية الدينية التي انعكست خلال «حرب الثلاثين عامًا» (Thirty Years' War) (۱۲۱۸-۱۹۲۸م)(۱۲۱ فوفقًا لجوناثان إسرائيل (Jonathan Israel)، فقد ولَّدت الحرب كذلك ظهـور فصيـل مـن المتمرديـن والجمهوريـين الذين تصوروا أنه «قد يكون هناك منطق فلسفى وعلماني تمامًا لتفكيك سلطة الإكليروس [وتعزيز] حرية الفكر واستقلالية الضمير الفردي»(١٣)، وكانت تلك بداية بواكير عـصر التنويـر (Early Enlightenment)، وفي القلـب منه كان نقاش لاهوتي، وشبح الانقلاب على «كل أشكال

<sup>(14)</sup> Israel, Enlightenment Contested, 65.

<sup>(15)</sup> N. Stolzenberg, "The Profanity of the Law," Law and the Sacred, ed. A. Sarat, L. Douglas, and M. M. Umphrey (Stanford: Stanford University Press, 2007), 34.

<sup>(16)</sup> S. Wolin, Politics and Vision: Politics and Change in Western Political Thought (Princeton: Princeton University Press, 2006), 147

<sup>(</sup>۱۱) مقتبس من:

C. Taylor, "Modes of Secularism," Secularism and Its Critics, 34.

<sup>(</sup>۱۲) راجع الهامش رقم (۱۰).

<sup>(13)</sup> J. Israel, Enlightenment Contested: Philosophy, Modernity, and the Emancipation of Man 1670-1752 (New York: Oxford University Press, 2006), 64.

الفتوى في المذهب العنفي قرونًا على عدم جواز بيع الوفاء، إلى أن صار الفقهاء يفتون بجوازه عند الحاجة. ولكنهم في الحالتَيْن يخرّجون الحكم داخل إطار الفقه (۱۱)، وعلى المنوال نفسه يمكن أن نعدّد أمثلة كثيرة (۱۱). فلم يؤدّ اتجاه الفقهاء المركّب نحو توسيع الطاعة وفهمها باعتبارها بنية متغيّرة إلى سعيهم -أو شعورهم بالحاجة إلى السعي- نحو إنشاء مجال مستقل غير دينيّ صريح، يكون بديلًا عن الدين أو مراقبًا له. (۱۱)

كما بقي الإدراك الكلي للأصول الإلهية للقانون الديني إلى جانب فهم الإسلام للتوحيد على أنه يعني: أن ما أراده الله وأمر به هو وحده ما يملك شرعية القانون الديني. فعبارة «لا حكم إلَّا لله» التي صاح بها الخوارج -ورأتها الأغلبية غُلُوًا- لم تكن خاطئة في جوهرها ولا شاذة (۲۰۰)، والوتر الذي ضربت عليه عاد ينبض إبَّان صعود المعتزلة في القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي عندما بات السؤال عن نطاق الخطاب الإلهي القانوني تحديدًا محلً نقاش. وفي النهاية، سيظهر العلماني الإسلامي (أو بالأحرى سينتهي به المطاف) مما

(۱۷) انظر على سبيل المثال: مصطفى الزرقا، فتاوى مصطفى الزرقا (دمشق: دار القلم، ۱٤۲۰هـ/۱۹۹۹م)، ص٤٠٥.

(١٨) على سبيل المثال: ينقل ابن رشد (الحفيد) الإجماعَ على أن المسلم لا يرث غير المسلم، بينما عيل ابن تيمية وابن قيم الجوزية الحنبليان إلى جواز أن يرث مَنْ أسلم أقرباءه غير المسلمين، إفإن في توريث المسلمين منهم مرغيبًا في الإسلام لمن أراد الدخول فيه من أهل الذمة، فإن كثيرًا منهم عنعهم من الدخول في الإسلام خوف أن عوت أقاربهم، ولهم أموال فلا يرثون منهم شيئًا، انظر: ابن رشد، بداية المجتهد ونهاية المتصد (القاهرة: دار الفكر، بيدون تاريخ)، ٢٦٤٢. وابن قيم البحري الجوزية، أحكام أهل الذمة، ٣ أجزاء، تحقيق: يوسف البكري وشاكر العاروري (الدمام: الرمادي للنشر، ١٩٩٨هـم)،

(۱۹) مكننا النظر إلى حالة ولاية المظالم بوصفها شكلًا من العلماني المعترف به، إلا أنها كانت نظامًا بديلًا لإنضاذ القانون وليس للقانون في حد ذاته. وهو الانطباع الذي يحصل عليه المرء من الوصف الموثق كما عند الماوردي، إذ يقول: «نظر المظالم لا يبيح من الأحكام ما حظره الشرع». انظر: أبو الحسن علي بن محمد الماوردي، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي (الكويت: مكتبة دار ابن قتيبة، ١٩٥٤هـ ما الماوردي: «ثم انتشر الأمر بعده [علي بن أبي طالب] وقول الماوردي: «ثم انتشر الأمر بعده [علي بن أبي طالب] حتى تجاهر الناس بالظلم والتغالب ولم يكفهم زواجر العظة عن التمانع والتجاذب، فاحتاجوا في ردع المتغلبين وإنصاف المتظلمين إلى نظر المظالم الذي يمتزج به قوة السلطنة بنصف القضاء». انظر: المرجع نفسه، ص١٠٤٠. المترجم].

على سبيل المثال، يقرر الفقيه المعاصر محمد أبو زهرة أن «الإجماع في الإسلام قد انعقد على أن الحاكم في الإسلام هو الله تعالى، وأنه لا شرع إلا من الله». انظر: محمد أبو زهرة، أ**صول الفقه** (القاهرة: دار الفكر العربي، بدون تاريخ)، ص٦٩. [هناك خطأ في التوثيق، في الأصل ص٣٢. - المترجم].

كان يُعد محل النظر في هذه النقاشات. ولكنه ظهر منتجًا ثانويًّا «بريئًا» إلى حد ما، ليس خصمًا أو منافسًا للدين أو القانون الديني. ومرة أخرى، في حين يتشارك العلماني الإسلامي والغربي الكثير في الجوهر، أي استناده إلى مصادر وسلطات خارج حدود نصوص (تحديدات) الدين (وفي حالة الإسلام: الشريعة)، فإن وظيفته بيّنة الاختلاف عن الدور الذي أداه التصنيف «علماني» في الغرب.

إن ما يجمع بين التصورات المختلفة حول العلماني الغربي هـو الإشارة إلى وظيفته التنظيمية في مواجهة الدين. إذ يشير طلال أسد (Talal Asad) في عمله البارز تشكلات العلماني إلى أن جانبًا من أبرز معاني العلماني (الغربية) يكْمُن في الإزاحة الدامُـة التي يفرضها على الدين عبر تأسيس وحشد سلسلة من المتقابلات المعرفية (العقل/الأسطورة، العام/الخاص، الاستقلالية/ الخضوع)، وجميعها صُممت ووُظفت معياريًا لتأسيس تفوق العلماني على الديني وتعزيزه (٢١). وبعبارة أخرى، لا يتعارض العلماني مع الديني فحسب، بـل يُتوقع منـه أن يسيطر عليه. ونجد إدراكًا مقاربًا في وصف كازانوفا الذي يحدّد العلماني باللحظة التي يتجاوز فيها الناس ثنائيـة الديني/العلـماني. فيقـول: «تعـبّر كلمـة علـماني عـن تعلمن مطلق ومكتف بذاته عندما تصف أناسًا ليسوا مجرد «لا مبالين دينيًّا»، وإنها أناس محصنون تمامًا ضد أي صورة من صور التعالى القابعة فيما وراء إطار المحابثة العلماني المحيض» (٢٢٠).

واستنادًا إلى استبصارات فيبر، يحدّد كازانوفا العلمانيَّ بصعود وانتشار حقول البحث والتخصُّص غير الدينية؛ إذ إنها هدمت جدران الدير التي صانت تعالي الدين وانفصاله عن الحياة الدنيا. وعندما انهارت هذه

<sup>(21)</sup> T. Asad, Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity (Stanford: Stanford University Press, 2003), 21-66.

<sup>[</sup>الترجمـة العربيـة: تشـكلات العلـماني في المسـيحية والحداثـة والإسـلام، ترجمـة: محمـد العـربي (بـيروت: جـداول للنـشر والترجمـة والتوزيـع، ٢٠١٧م)، ص٣٥-٨١. - المترجـم].

<sup>(22)</sup> J. Casanova, "The Secular and Secularisms," Social Research 17, no. 4 (2009): 1052.

<sup>[</sup>يقـول كازانوفا عـن إطار المحايثة: «قام تشارلز تايلور في كتابـه عـصر علـماني بإعـادة تأسـيس الســرورة التـي أصبح عبرهـا مـا يســميه 'إطـار المحايثة' يتبـدى فينومينولوجيًّا ككوكبة متشابكة من ثلاثة نُظُم حديثة ومتمايـرة: النظـم الكـوني والاجتماعـي والأخلاقـي، وأصبحـت هـذه النظـم الثلاثة مدركة بوصفها نظمًا علمانية محايثة بشـكل محـض، نظمًا مفرغة تمامً من أيـة تعـال، ومن تَمَّ تـوْدي عملهـا كـما لـو أن الإلـه غـير موجود». انظـر: «العلـماني والعلمانيـات»، ترجمـة: طـارق عثـمان، أوراق غـاء ٤٨. - المترحـم].



للنموذج الأمريكي- بينها [أي العلمانية] وبين «حيادية الدولـة»(٢٨)، حيـث تدجـن الدولـة العلمانيـة الديـنَ وتشرعن نفسها موجب وعد ضمنى بحماية المجتمع منه. كما تتضمَّن أوصافًا أخرى: «إعادة تكييف للدين ... كعنصر يقع تحت إدارة وتدخل مستمرين، وإعادة تشكيل الحياة الدينية وحساسياتها بما يتوافق مع الافتراضات المسبقة والمتطلبات المستمرة للحكم الليبرالي»(٢٩). ويظهر العلماني -مرة أخرى- في كل هذه الصور كأنه عمدة المدينة الجديد الذي يأتي ليحدّد ويضبط حدود الدين المناسبة. وفي المقابل، لا يفترض العلماني الإسلامي وجود حاجة أو أحقيَّة لسلطة تقوم بتحديد الديني أو ضبطه، بل هو أقرب إلى أن يكون نتيجة سعى القانون الديني نفسه ليضع حدودًا لنفسه. وأكرِّر أن حدود الشريعة - في قراءتي هذه- هي إلزام ذاتي وليست تراجعًا ولا تقلصًا نتيجة مواجهة سلطة مستقلة وخارجية تُدعى «العلماني».

ولا شـك أن وضع الشريعة في بـؤرة النقـاش حـول العلـماني يحوجنا إلى التبرير على ما يبـدو؛ إذ إن القانون في الغـرب - في نهاية المطاف- نظام علـماني دنيـوي محض، ويبـدو ألَّا جـدوى من استخلاص تبايـن بينـه وبـين العلماني. لكننا قـد نجـد ما يدعمنا في دراسـتنا المقارنـة للانقسـام الثنـائي التقليـدي بـين المقـدس والدنيـوي. ففـي مناقشـته للمقـدس ومقابلـه يشـير طـلال أسـد إلى:

أن محاولات تقديم مفهوم موحد عن «المقدّس» في اللغات غير الأوروبية قوبلت بأزمات كاشفة على مستوى الترجمة. هكذا، وبالرغم من أن الكلمة العربية «قداسة» تقابلها بالإنجليزية كلمة «sacredness»، فإنها ستبقى الحالة التي لا تصلح لكل السياقات التي يستخدم فيها المصطلح بالإنجليزية في الوقت الحالي. إن

الجدران انكشف النظام الأرضي أمام العلماني وبات مجالًا لغارته، حتى آل الأمر بالدين نفسه ليصير باحثًا عن مكان له يقاتل دفاعًا عنه (٢٣). وبهذا تتأكّد -مرة أخرى- العلاقة الهرميَّة «الأبويَّة» بين العلماني والديني. لقد كان ذكر كازانوفا لـ«إطار المحايثة» إشارة منه إلى عمل تشارلز تايلور (Charles Taylor) الضخم عصر علماني، حيث يصف تايلور -مثله مثل طلال أسدالحدود بين العلماني والديني بالمسامية، لكن العلماني الحدود بين العلماني والديني بالمسامية، لكن العلماني هو من يحدّد السياق الكلي، «إطار المحايثة» (٢٠٠١) الذي يقيد و «يضغط» على المجالات الأصغر للتأثير الديني. وهذا الضغط يسحب وجود الله من الحياة العامة، ويُسهم في النفور العام من المشاعر والممارسات الدينية، ويُسهم في النفور العام من المشاعر والممارسات الدينية، الى أن يصير الحفاظ على الإيمان مستعصيًا (٢٠٠٠). وباختصار، تتعاظم وظيفة العلماني باعتبارها قوة فاعلة في الحياة، بينما يتضاءل الدين إلى دور سلبي ورجعي.

تتضمَّن المفاهيم البديلة عن العلماني (الغربي) تنويعاتٍ من اللائكية الفرنسية (٢٦) والمواقف التي ترفض حياة «تجعل الله أولويتها» (٢٧)، ويساوى البعض -تبعًا

(23) J. Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: University of Chicago Press, 1994), 15, 20-25.

[يقول كازانوفا: «ولعل الصورة المعبرة التي ذكرها ماكس فيبر عن انهيار جدران الدير أفضل تعبير بياني عن إعادة الهيكلة المكانية المجازية تلك. فالجدار الفاصل بين المملكتين الدينية والزمنية داخل الجزرية تلك. فالجدار الفاصل بين 'هذا العالم' و'العالم الآخر' -حتى الآن على الأقل- يظل قافًا، ولكن ومن الآن فصاعدًا، سوف يكون هنالك على الأقل- يظل واعلم' العالم الزمني، ولا بدً أن يجد الدين فيه موقعه عالم واحد، هذا العالم' العالم الدينية تبدو سابقًا كأنها الواقع الجامع الذي وجدت المملكة الدينية تبدو سابقًا كأنها الواقع الجامع الذي يجب أن يتكيف معه النطاق الديني». الزمني الواقع الجامع الذي يجب أن يتكيف معه النطاق الديني». انظر: خوسيه كازانوفا، الأديان العامة في العصر الحديث، ترجمة: قسم اللغات الحية والترجمة في جامعة البلمند (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، ٢٠٠٥م)، ص٣٠. - المترجم].

- (24) C. Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Belknap Press, 2007), 594.
- (25) Ibid., 2-3.
- (26) See O. Roy, Secularism Confronts Islam, trans. G. Holoch (New York: Columbia University Press, 2007), xii-xiii, 7-8, 59 (وموزَّعًا على صفحات الكتاب).

رالرتجمة العربية: أوليفييه روا، الإسلام والعلمانية، ترجمة: صالح الأشمر [الترجمة العلمانية في طريقتها (بيروت: دار الساقي، ٢٠١٦م). وفيه يفرق روا بين العلمانية في طريقتها الفرنسية باعتبارها: ١- فلسفة: فهي مفهوم للقيم والمجتمع-الأمة يرتكز على فلسفة الأنوار والأخلاق العقلانية، ٢- نتيجة للقانون: تنظيم الديني في المجال العام، أي العلمانية هي مجموعة قوانين. ٣- مبدأ سياسي: في المجال العام، أي العلمانية هي مجموعة قوانين. ٣- مبدأ سياسي: ص٣٣-٥٤. - المترجم].

(27) S. L. Carter, God's Name in Vain: The Wrongs and Rights of Religion in Politics (New York: Basic Books, 2000), 4.

<sup>(</sup>۲۸) انظر على سبيل المثال:

A. March, "Are Secularism and Neutrality Attractive to Religious Minorities: Islamic Discussions of Western Secularism in the 'Jurisprudence of Muslim Minorities' (Fiqh al-Aqall $\bar{l}y\bar{d}t$ ) Discourse," Cardoza Law Review 30, no. 6 (2009): 2821-54; A. An-Na'im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari'a (Cambridge: Harvard University Press, 2008), 1.

<sup>(29)</sup> See H. A. Agrama, Questioning Secularism: Islam, Sovereignty, and the Rule of Law in Modern Egypt (Chicago: University of Chicago Press, 2012), 24.

<sup>[</sup>الترجمة العربية: حسين علي عجرمة، مساءلة العلمانية: الإسلام والسيادة وحكم القانون في مصر الحديثة، ترجمة: مصطفى عبد الظاهر (بيروت: مركز نهاء للبحوث والدراسات، ٢٠١٧م)، ص٥٠. - المترجمة.

ترجمة كلمة «المقدّس» تستدعى العديد من الكلمات (محرم، مطهر، مختص بالعبادة، وما إلى ذلك) كل منها يتصل بنوع مختلف من السلوك(٣٠٠).

إذن، فليـس مـن العسـير إدراك أن المرادفـات لكلمـة «sacred» تقع كلها في إطار الشريعة وسلطانها، فهي الأساس الذي يحدّد دلالتها. وفي هذا السياق، مكن اعتبار الشريعة حافظة وميسرة لحدود من نوع ما. وسواء كانت هذه الحدود تقسم العالم إلى «نطأقَيْن يحوي أحدهما كل ما هو مقدَّس، والآخر كل ما هو مدنَّس»، باستخدام ألفاظ دوركايم (٢١١)، أو تقيّد رؤية العالم، حتى باعتباره نطاقًا واحدًا، من خلال عدسة الشرعي، فإن هذا سؤال مستقل (ومع ذلك، فهو وثيق الصلة بالموضوع). لقد لاحظ أسد في بدايات مناقشته أنه «في الجمهورية الرومانية اللاتينية كانت كلمة 'sacer' (المقدَّس) تشير إلى شيء كان يمتلكه أي إله، ثم استولت عليه الدولة من منطقة الـ'profane' (الدنيوي)، ومررته إلى منطقـة الـ'sacrum' (المقـدَّس)»(٣٢).

وهو على النقيض مما يقضى به الإسلام من أن لله ملك كل شيء أولًا وآخـرًا. وفي الواقع، يـورد البيهقـي (ت. ٤٥٨هــ/١٠٦٥م) رأيًا لغويًّا عن أصل اشتقاق لفظ الجلالة «الله» بقوله: «الهاء التي هي حرف الكناية عن الغائب ثم زيدت فيه لام المِلك؛ فصار 'له'، ثم زيدت فيه الألف

واللام تعظيمًا، توكيدًا لهذا المعنى، فهو الله مالك كل شيء» (٢٣). إن غاية الشريعة في هذا السياق لا تسعى -كما في الدولة الرومانية- إلى تعيين الملكية ونقلها، وإنما إلى إظهار أن ما يأمر به الله واقعٌ ضمن ملكه وحكمه، هـو خطاب جوهـري غايتـه توجيـه سـلوك البـشر.

وفي ظل تلك الملكية الإلهية النافذة في كل شيء في الوجود التي أشرنا إليها، تظهر صعوبة الفصل بين المقدَّس والدنيوي بالمعنى الغربي الذي ألمح إليه أسد. لكن معالم الخطاب الإسلامي الشرعي مكن تمييزها عن معالم الخطاب غير الشرعي. وإذا ما انفرد الخطاب الشرعي بتمثّل خطاب الله الباتّ في توجيه سلوك البشر، فإن الشريعة بهذا المعنى مارس دور المحدِّد الـذي أشرت إليـه في تأسـيس مقولـة العلـماني الإسـلامي والحفاظ عليها.

#### الشريعة: نسق غير محدود في مقابل واقع محدود

يُصور نطاق الشريعة عادةً على أنه غير محدود، فكما قال المستشرق الشهير جوزيف شاخت (Joseph Schacht)، فإن «الشريعة هي مجموعة شاملة من الواجبات الدينية، أي جملة أوامر الله التي تنظّم حياة كل مسلم في جميع مظاهرها. وهي تشمل على قدم المساواة أحكامًا تخص الصلاة والشعائر، وكذلك قواعـد سياسـية وفقهيـة بالمعنـي الضيـق لكلمـة فقـه»(٣٤). وعرّف وائل حلّاق الشريعة مؤخرًا بأنها «ممثلة لإرادة الله السيادية، التي تنظّم مجال النظام الإنساني بأكمله، إما بصورة مباشرة أو من خلال تفويض محدد جيدًا ومحـدود»(٢٥). لكـن هـذه التصـورات تحمـل -بالإضافـة

(30) Asad, Formations, 36-37, nt. 41.

[الترجمــة العِربيــة: تشــكلات العلــماني، ص٥١، وقــد ترجمهــا المقــدس والمدنس، وأميل إلى ترجمتها المقدس والدنيوي. - المترجم].

(31) Ibid., 31, nt. 24. [هكذا أوردها طلال أسد وترجمها محمد العربي، ولكني أورد ما قاله دوركايم في الأشكال الأولية للحياة الدينية ففيه فائدة تقرّبنا من فهم ما يعنيه وطبيعة الفصل بين عالمي المقدَّس والدنيوي في التصور «الغربي»، يقول: «لا يبقى بين أيدينا لتعريف المقَـدَّس بالنَّسبَةُ إلى الدنيـوي إلاّ التبايـن بينهـِما. غـير أن مـا يجعـلٍ هـذا التبايـن كافيًـا لتوصيف هـذا التصنيف للأشياء، ولتمييزه مـن أي تصنيف آخر، هـو أنه شديد الخصوصية لأنه 'مطلق'؛ إذ لم يعرف تاريخ الفكر الإنساني مثالًا آخر عن فئتَيْن للأشياء متمايزتَيْن بهذا العمق، ومتعارضتَيْن بهِذة الجذرية. والتعارض التقليدي بين الخير والشر لا يُعَدُّ شيئًا يذكر أمام هـذا التعـارض؛ لأنّ الخير والـشر صنفـانَ متعاكسـانَ مـن النـوع عينـه، أيُ النـوع الخلاقـي، مثلـما لا تكـون الصحـة والمـرض إلّا ملمحَـيْن مختلفَـيْن لنسق وقائع وأحد هو الحياة، في حين أن الذهن البشري كثيرًا ما تصور -وفي كل مـكّان- المقـدُّس والدنيـوي بوصفهـما نوعَـيْن منفّصلَـيْن، وكأنهـما عالمان ليس بينهما ما هو مشترك»، ويردف: «يبلغ من هذا التباين أنه كثيرًا ما يتحول إلى تضاد حقيقي. فالعالمان ليساً مُصمَّمين ليكونا منفصلين فحسب، بل ليكونا متعاديين ومتنافسين بشدَّة أحدهما مع الآخر». انظر: إميل دوركايم، الأشكال الأولية للحيّاة الدينية: المنظومة الطوطمية في أستراليا، ترجمةً: رندة بعث (الدوحة/بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، ٢٠١٩م)، ص٥٩-٦٦. - المترجم].

(32) Ibid., 30.

[الترجمة العربية: تشكلات العلماني، ص٤٤].

<sup>(</sup>٣٣) انظر: أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن عبد الله بن موسى البيهقي، كتاب الأسماء والصفات (بيروت: دار الكتب العلمية، بدون

<sup>[</sup>وقد أورد البيهقي هـذا الـرأي اللغـوي مـع عـدَّة آراء حـول أصـل لفـظ الجلالـة، وطعم كل رأي بـدلالات إعانيـة، فقـال: «الهـاء التي هـي كنايــة عــن الغائــب وذّلـك لأنهــم أثبتــوه مِوجــودًا في فِطــرّ عقولَهـم ... ثـم زيـدت فيـه لام الملـك، إذْ علمـوا أنـه خالـق الأشـياء ومالكها». انظر: البيهقي، كتاب أسماء الله وصفاته المعروف بالأسهاء والصفات، تحقَّيق: محمـد محـب الديـن أبـو زيـد (القاهـرة: مكتبـة التوعيـة الإسـلامية ودار الشهداء، بـدون تاريخ)، ص١٤١-١٤٢. - المترجم].

Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), 1.

<sup>[</sup>الترجمة العربية: جوزيف شاخت، مدخل إلى الفقه الإسلامي، ترجمة: حمادي ذويب (بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠١٨م)، ص١١. - المترجم].

<sup>(35)</sup> W. B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral Predicament (New York: Columbia University Press, 2013), 51.



إلى رفض الإسلام المفترض لثنائية المقدَّس والدنيوي- الافتراضات الشائعة نفسَها عن كون القانون هو المانع ضد استغلال الإنسان للإنسان. أو كما قال جون لوك ضد استغلال الإنسان للإنسان. أو كما قال جون لوك (John Locke): «يبتدئ الطغيان حيث تنتهي سلطة القانون» (٢٦). وهذا الارتباط الإيجابي بين الشريعة وحكم القانون يحظى بشعبية في الأوساط الإسلامية الحديثة. وباختصار، فإن التصور الذي يقضي بلا محدودية الشريعة، ومطالبتها بمعالجة جوانب الحياة كافَّة، لهو من الذيوع بمكانٍ في الخطابات الحديثة الإسلامية منها وغير الإسلامية.

ومن المؤكّد أن لهذا الفهم لوازم بعيدة المدى. فعلى سبيل المثال، إذا كانت الدولة المسلمة قد وُجدت كما قيل- «لهدف رئيس هو إنفاذ القانون» (۱۲۷)، [وإذا كان القانون غير محدود]، فإن هذه الدولة ستجد ما يبرّر ويؤيد توسيع سلطاتها التنفيذية لتتناسب مع هذا القانون غير المحدود. وهو ما أكّده وائل حلّاق تأكيدًا غير مباشر، حيث يرى أن السيادة غير المحدودة للدولة الحديثة (العلمانية) لا بدّ أن تضعها في صدامٍ مع دولة إسلامية قائمة على الشريعة (۱۸۱٪).

[الترجمة العربية: وائل حلاق، الدولة المستحيلة: الإسلام والسياسة ومأزق الحداثة الأخلاقي، ترجمة: عمرو عثمان (بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، ٢٠١٤م)، ص٢٠١١. - المترجم].

(36) J. Locke, Two Treatises of Government, ed. P. Laslett (New York: The New American Library, 1965), 448.

[«أي كلـما هتكت حرمـة القانـون وأنـزل الـضرر بالآخريـن». انظـر: جـون لـوك، **في الحكـم المـدني**، ترجمـة: ماجـد فخـري (بـيروت: اللجنـة الدوليـة لترجمـة الروائـع، ١٩٥٩م)، ص٢٦٥. - المترجـم].

(37) N. J. Coulson, "The State and the Individual in Islamic Law," International and Comparative Law Quarterly 6 (January 1957):

(٣٨) كتب وائـل حـلّق بعـد أن بـن شمولية الدولـة الحديثـة فيـما يتعلِّـق بأحكامها السيادية: «وفي حين تتحكِّم الدولـة الحديثـة عَمِّ سساتها الدينية وتنظّمها، مخضعة إياهـا لإرادتهـا القانونيـة، فإن الشريعـة تتحكِّم بالمنظومـة الكاملـة من المؤسسات العلمانية وتنظّمها. وإذا كانت هـذه المؤسسات علمانيـة أو تتعامل مع ما الشاملة التي هـي تقـوم بذلـك في إطـار الإرادة الأخلاقيـة الرقابيـة الشاملة التي هـي للشريعـة، ولذلـك، فإن أيُّ شكل سياسي أو مؤسسـة سياسيي أو التنفذيـة والقضائيـة، هـي في النهايـة خاضعـة للشريعـة». انظـر: التنفذيـة والقضائيـة، هـي في النهايـة خاضعـة للشريعـة». انظـر: ص١١١]. وبالنظـر إلى رسـوخ هـذه الرؤيـة، وجـزء منـه بسـبـب ص١١١]. وبالنظـر إلى رسـوخ هـذه الرؤيـة، وجـزء منـه بسـبـب وضوحهـا، فقد يصعب على القـرًاء التركيز على النقطـة الأساسية والإسلام، وحيـث تنتهـي أحـكام الشريعـة، فإنـه لا يحكنهـا تنظيـم البـسلـة ما مباشرةً، حتى لـو بقيـت المسألة نفسـها ضمـن نطـاق قيـم الإسـلام وفضائلـه. باختصـار، إن كان للإسـلام دخـل في كل المسـائل، فـإن الشريعـة ليس لهـا مثـل هـذا الـدور.

وبعبارة أخرى، تمثّل الشريعة والدولة الحديثة صدامًا لصورتَيْن غير محدودتَيْن من السيادة. وكذلك فإن ثمة لازمًا آخر إذا عرّفنا الشريعة بأنها لا متناهية النطاق، وهو أننا بذلك نقصي «الشعب» من المشاركة في التفاوض على نُظُمه الاجتماعية السياسية والاقتصادية. فيقدر ما تكون الشريعة هي أساس الإسلام الوحيد للحكم على أفعال البشر، يكون الفقهاء وحدهم -وهم المخوّلون بتحديد موادها- هم أصحاب القدرة على التأثير في صياغة نظام الإسلام المعياري (٢٩١).

إذا كان ذلك كذلك، فإن هُـة قراءةً للتقاليد الفقهية الإسلامية تبدو وكأنها تبرّر فهمًا شموليًّا للشريعة. فمنذ اللحظة التي أُقرَّ عندها القياس وسيلةً لتوسيع نطاق الأحكام الفقهية تحديدًا، اكتسب الفقه -ظاهريًّا- قدرةً غير محدودة لتجاوز حدود نص الوحى المباشر. لكن القباس ظل بعبدًا عن أن يكون محلُّ إجماع لقرون. وقد خاض أهل السُّنة في قضية نطاق الشريعة مجرَّد مناقشتهم مسألة اعتبار القياس. فعلى سبيل المثال، كان الظاهرية -الذين ظهروا في القرن الثالث الهجري/ العاشر الميلادي ولم يكونوا «نصوصيين» كما يشيع عنهم-يرفضون القياس لسبب محدَّد، وهو أنه ليس بوسع المرء أن يتجاوز ما حدَّدته مصادر الوحى مباشرة (وليس «حرفيًا» كما أشاروا)(٤٠٠). وكما أشار كيفين راينهارت (A. Kevin Reinhart)، فإن الظاهريـة أكَّـدوا أن «حكـم الوحى لا ينطبق إلَّا على ما نصَّت عليه الأدلَّة الشرعية صراحةً ... إنه يُطبِّق بحزم، ولكن الحالات التي يُطبِّق

<sup>(</sup>٣٩) يواجـه عومِـر أنجـم (Ovamir Anjum) مشـكلة استبعاد المجتمع مـن التفـاوض عـلى نظـام الحيـاة اليوميـة في كتابـه:

Politics, Law, and Community in Islamic Thought: The Taymiyan Moment (Cambridge: Cambridge University Press, 2012).

<sup>(</sup>٤٠) يبيّن إغناس غولدتسيهر في عمله البارز أن قضية الظاهرية لم تكن الحرفية في حد ذاتها، وإنها كانوا يحاولون معارضة الرأي الذي لا يستند مباشرةً إلى مصادر الوحي، انظر:

I. Goldziher, The Zahiris: Their Doctrine and Their History, trans. W. Behn (Leiden: E. J. Brill, 1971).

<sup>[</sup>وقد صدرت الترجمة العربية لهذا الكتاب: إغناس غولدتسيهر، الظاهرية: مذهبهم وتاريخهم، ترجمة: محمد أنيس مورو (بيروت: مركز نهاء للدراسات والبحوث، ٢٠٢١م). - المترجم].

وفي الوقت نفسه، يقرّ ابن حزم (ت. ٢٥أهــ/١٠٠٥م) - الذي يُعَدُّ أحد أبرز ممثلي الظّاهرية - صراحةً بمشروعية المتشابهات [أو ظن التعارض] في بعض النصوص. انظر على سبيل المثال: الإحكام في أصول الأحكام، ٨ مجلدات، تحقيق: أحمد محمد شاكر (بيروت: دار الآفاق الجديدة، ١٩٩٧هـ/١٩٩٣م)، ٢٨/٢.

<sup>[</sup>كان ابن حزم يورد في هذا المقام الردَّ على ما «ادعاه قوم من تعارض النصوص»، ولعل جاكسون يقصد إقراره بورود هذا التعارض ليس إلَّا في معرض الكلام عن موقف الظاهرية من الحرفية والرأي والقياس. - المترحم].

فيها قليلة [نسبيًا]»(أأ). وباختصار، فإنهم أكَّدوا على أن العديد من القضايا هي خارج حدود النص، وظلَّت كذلك دون معالجة، وأنه من الخطأ ادعاء أن لله أمرًا تشريعيًّا صريحًا في كل القضايا.

ظل المذهب الظاهري بارزًا حتى القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي تقريبًا، وقد ضمَّهم الفقيه الشافعي الشهير أبو إسحاق الشيرازي في كتابه طبقات الفقهاء -الذي يحوي كل أسماء ومذاهب «من يعتبر قوله في انعقاد الإجماع ويُعتد به في الخلاف»(٢٤)- إلى مذاهب السُّنة الأربعة الأخرى بالرغم من رفضهم القياس وما يلزم عنه من طرق مُوصِلة إلى الأحكام.

وبعيدًا عن الظاهرية، فقد انعكست أهمية مسألة النطاق في الجدل المبكّر حول التصنيف الفقهي «المباح»: أهو يشير إلى ما قال الله بإباحته؟ أم ما هو يقع خارج حدود خطاب الله الشرعي من قبيل المصادفة إن جاز التعبير (٢١٤)؟ وهي المسألة التي ستظل محلً نقاش حتى القرن السادس الهجري/الثاني عشر الميلادي، كما نراها في اختصار ابن رشد الحفيد لكتاب الغزالي المُستصفي (٤٠٠).

والغرض من إثارة هذه المسألة هو أن ثمة قلّة من كبار الفقهاء ظلوا لقرون متقبّلين أو واضعين في اعتبارهم الفكرة القائلة بأنه ليس لله أوامر مباشرة أو عن طريق القياس في كل شيء، وأن الأغلبية ممَّن يرفضون هذا الرأي لم تر فيه تجديفًا يستحقُّ تكفير أصحابه أو تبديعهم أو تفسيقهم. وخلاصة الأمر أن القول بحدود فقهية على الخطاب الإسلامي الشرعي ليس قولًا جديدًا، وليس هذا القول -نظرًا لعراقته التاريخية - مفروضًا من الغرب الحديث الناشئ المُعلمين، وبالقطع ليس أيضًا خارجًا عن نطاق التراث السُّئيّ.

وبطبيعة الحال، أمكن حال الخالاف حول مسألة النطاق في النهاية لصالح الرأي القائل بتوسيع نطاق الشريعة، والقبول بالقياس، ووضع المباح في منزلة بين الواجب والحرام باعتباره جزءًا من خطاب الله الشرعي. لكن لا يجب أن يُعَدَّ هذا متناقضًا مع الحجَّة القائلة بأن الفقهاء المسلمين ظلوا منتبهين لمسألة النطاق، بل حافظوا عن شيء من الريبة -وربها النقد- تجاه التصورات التي تجعل الشريعة شموليةً بطريقة عشوائية. وفي الحقيقة، يكشف التحليل الدقيق أن جمهور الفقهاء الذين أقروا مفهومًا موسِّعًا وإيجابيًّا للشريعة - ظلّوا منتبهين إلى أن للشريعة حدودًا لا تستطيع تجاوزها (أعاد) عندما والخلاصة أنه حتى في فترة ما بعد التكوين (أعاد) عندما اتخذت الشريعة شكلها المكتمل- ظل يُنظر إلى الشريعة بوصفها مسألة محدودة النطاق، لا غير محدودة.

### العلماني الإسلامي: الشرعي في مقابل غير الشرعي

دارت كثيرٌ من أعمالي حول أفكار الفقيه المالكي المصري الكبير شهاب الدين القرافي (ت. ١٨٢هـ/١٢٨٥م)، وأظهرت أنه كان واضحًا وصريحًا في وضع قيود فقهية على الشريعة (١٤٠). وقد يعطي هذا انطباعًا بأنه قد تفرّد في ذلك، لكن الحال ليس كذلك، لولا أن المقام لا يتسع للحصر، إلّا أن ما يلي فيه الكفاية.

- ك3) جزء من المسألة التي يجب أن أعرضها هو أنه حتى عندما تتطلب الشريعة فعلًا أو الامتناع عن فعل، فقد تظل هناك قواعد تقييمية أخرى مّكُن من تقييم كيفية القيام بهذا الفعل أو الامتناع بشكل يتلاءم مع الواقع الزماني والمكاني. وهنا قد نفكر في حدود الشريعة من حيثُ العمق في مقابل النطاق. انظر ما سيأتي.
- (٤٦) التقسيم إلى فـترقي «التكويـن» و«مـا بعـد التكويـن» محـل خـلاف، سواء مـن حيـث الزمـن أو المعنـى أو الأثـر. وقـد عرضـت انتصـار ربّ (Intisar Rabb) مؤخـرًا مفهـوم «فـترة التأسـيس» بديـلًا، مشـيرة إلى ثلاث مراحـل متميـزة: (١) فـترة التأسـيس (مـن القـرن السـابع إلى القـرن التاسع الميـلادي). (٢) فـترة النصوصيـة (القرنـان العـاشر والحـادي عـشر الميلاديـان) وتشـمل «إغـلاق أبـواب الاجتهـاد» المزعـوم. (٣) فـترة توليـف الســلطة النصيــة والتفســيرية. انظـر:
- I. Rabb, Doubt in Islamic Law: A History of Legal Maxims, Interpretation, and Islamic Criminal Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2015), 8-9.
- [الترجمة العربية: انتصار ربّ، قاعدة الشك عند الفقهاء المسلمين: تاريخ القواعد الفقهية والتأويل والفقه الجنائي الإسلامي، ترجمة: سعيد منتاق (بيروت: مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، ٢٠١٨م). المترجم].
- يعود تاريخ ذلك إلى أطروحتي في الدكتوراه:
  "In Defense of Two-Tiered Orthodoxy: A Study of Shihāb al-Dīn al-Qarāfī's Kitāb al-Iḥkām fī Tamyīz al-Fatāwā 'an al-Aḥkām wa Taṣarrufāt al-Qāḍī wa al-Imām" (PhD diss., University of Pennsylvania, 1991).

- (41) A. K. Reinhart, Before Revelation: The Boundaries of Muslim Moral Thought (New York: State University of New York Press, 1995), 16.
- (٤٢) انظر: أبو إسحاق الشيرازي، **طبقات الفقها**ء، تحقيق: إحسان عباس (بيروت: دار الرائـد العـربي، ١٩٧٠م).
- (٤٣) لمناقشة عامة حول هذه النقطة، انظر على سبيل المثال: Reinhart, Boundaries, 128-32.
- (٤٤) انظر: ابن رشد (الحفيد)، الضروري في أصول الفقه أو مختصر المستصفى، تحقيق: جمال الدين العلوي (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٤م)، ص٧٤-٨٨. [قال: «وهنا يتبيّن سقوط قول من قال المباح مأمور به، وكذلك يتبيّن أنه ليس من التكليف، إذ التكليف طلب ما فيه كلفة، ومن سمًّاه تكليفًا وذهب في ذلك إلى أنه الذي كلفنا اعتقاد إباحته في الشرع، أو أنه الذي كلفنا عتقاد كونه من الشرع، فهـ و مستكره في التسمية...». المترجم].



سنجد بعض الدلائل إذا ما عدنا إلى النبي عَلَيْكُ. فردَّ النبي بأنه الرأي والحرب والمكيدة. وعندها اقترح كان خيرًا'، فتركوه، فنفضت أو فنقصت، قال: فذكروا ذلك له، فقال: 'إنها أنا بشر، إذا أمرتكم بشيء من دينكم واضحًا.

ونرى في الأجيال التي جاءت بعد العهد النبوي ضبابيـةً في الحـدود بـين مـا هـو شرعـى في جوهـره ومـا هـو غير شرعـي. فمنـذ وقـت مبكِّر، نـرى أن تقديـر الإمـام مالـك (ت. ١٧٩هـ/٧٩٥م) الواقعـى لنفقـة الزوجـة مـن أنواع المأكل وكمّيته قد تمَّ بغطاء فقهي، بالرغم من عدم استناده إلى نص صريح(٥١). ونجد ذلك أيضًا عند

حيث تورد كتب السيرة النبوية المعتبرة أنه عندما أصدر تعليماتٍ لجيش المسلمين في غزوة بدر، سأله الصحابي الحباب بن المنذر: أهو وحي أم مجرَّد رأي النبي؟ [أرأيت هذا المنزل، أمنزلًا أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدم ولا نتأخر عنه، أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟]، الحباب خطته التي ارتضاها النبي (٤٨). كما نقرأ في كتب الصحاح: «قدم نبى الله صلى الله عليه وسلم المدينة، وهم يؤبرون النخل، يقولون يلقحون النخل، فقال: 'ما تصنعون؟'، قالوا: كنا نصنعه، قال: 'لعلكم لو لم تفعلوا فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي، فإنما أنا بشر، وقال: 'ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئًا، فخذوا به، فإني لن أكذب على الله عز وجل («٤٩)، ثم يُورد مسلم قول النبى: «أنتم أعلم بأمر دنياكم» (٥٠). ويدلُّ ذلك على فهم لحدود النص الإلهى من جهة مجموعة القضايا التي ينظِّمها، ويكون فيها ملزمًا للمسلمين إلزامًا شرعيًّا

المرة بعد المرة...». انظر: ابن الحاجب، جامع الأمهات، ص ٣٣١. - المترجم]. انظر على سبيل المثال: الرسالة، تحقيق: أحمد محمد شاكر

والفاكهـة، ويُفـرض الخـل والزيـت والحطـب والملـح والمـاء واللحـم

الشافعي (ت. ٢٠٤هـ/ ٨١٩م)(٥٢) وتلاميـذه في تعاملهـم مع

هـذه الأمـور التقديريـة، كتحديـد اتجـاه القبلـة، أو إجـازة

شهادة العدل ومثلها. وكما لاحظ أحمد الشمسى:

«بالرغم من أن تحديد اتجاه القبلة هو مسألة تجريبية،

بينما النظرية الفقهية تقوم على الأحكام التفسيرية، لا

يبدو أن الشافعية في القرون المبكِّرة كانوا عيزون بين

الاثنين»(٥٣). لكن في النصف الأول من القرن الثالث

الهجري/التاسع الميلادي، مع أحمد بن حنبل (ت.

٢٤١هـ/ ٨٥٥م)، بدا الاعتراف بالحدود الفقهية للنصوص

بيّنًا؛ ففي حديث الطبري (ت. ٣١٠هـ/ ٩٢٣م) عن محنة

خلق القرآن المشهورة، أورَد جوابَ ابن حنبل الأوّليّ:

«هــو كلام اللــه، لا أزيــد عليهــا» (٥٥)، وهــو مــا يُظهــر أَن

ســؤالَ «هـل القـرآن مخلـوق أم لا؟»، أو رمِّـا فهـم ابـن

حنبل لهذا السؤال في ذلك الوقت، أمرٌ خارج نطاق ما

ثم بات التمييز بين الشرعى وغير الشرعى

أكثر تحديدًا. فعلى سبيل المثال، وبَّخ الغزالي

(ت. ٥٠٥هــ/١١١١م) مَـنْ دعاه بـ«صديق الإسلام الجاهل»،

الذي أنكر علوم غير المسلمين الطبيعية ظنًّا منه أنها

تخالف الشريعة. بينما يقرِّر الغزالي أن «ليس في الشرع

تعرُّضٌ لهذه العلوم بالنفى ولا بالإثبات»(٥٥). لكننا نجد

اعتقَدَ ابن حنبل أن النص يتوجه إليه صراحةً.

- (القاهرة: المكتبة العلمية، ١٣٥٨هـ/١٩٣٩م)، ص٤٨٧-٥٠٣، في الاجتهاد. (53) A. El-Shamsy, "Rethinking Taql\(\bar{l}\)d in the Early Shafi'i School,"
- Journal of the American Oriental Society 128, no. 1 (2008): 14-
- انظر: أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري، ٦ مجلدات (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٣٣هـ/٢٠١٢م)، ١٩٠/٥.
- انظر: الغزالي، المنقذ من الضلال والموصل إلى ذي العزة والجلال، تحقيق: جميل صليبا وكاميل عياد (بيروت: دار الأندلس، بدون تاريخ)، ص١٠٢. وما من شكُّ في أن الغزالي لم يسر على طريق واحد في معالجة هذه المسألة، فيذكر في المستصفى -على سبيل المثال- ثلاثة ... أنواع من العلوم: «عقلي محض، لا يحث الشارع عليه ولا يندب إليه، كالحساب والهندسة والنَّجوم وأمثالها من العلوم، فهي بين ظنون كاذبة لا ثقة بها وبين علوم صادقة لا منفعة فيها». وقد انتقد رأيه ابـنُّ رشـيق المَالـكي (ت. ١٣٢هـ/١٣٥م) في تعليقـه عـلى المسـتصفى، مؤكـدًا أنـه «لا يجـوز إطـلاق القـول بأنـه لا منفعـة فيهـا». انظـر: حسين بن رشيق المالكي، لباب المحصول في علم الأصول، مجلدان، تحقيق: محمد غزالي عمر جابي (دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م)، ١٨٩٨١. ومن المؤكِّد أن كليهما كان محكومًا بسياق تاريخي محدد فيما يتعلّق بدرجة تعرض العلوم غير الإسلامية بشكل عام أو عدم تعرضها لقضايا تتعلّق بالدين أو تحتمل
- (٤٨) انظر على سبيل المثال: ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا، إبراهيم الإبياري، عبد الحفيظ شلبي (دمشق: دار ابن کشیر، ۱۶۲۱هـ/۲۰۰۵م)، ص۵۲۳. [«فقال: يا رسول الله، فإن هذا ليس منزل، فانهض بالناس حتى نأتي أدنى ماء من القوم، فننزله، ثم نعور ما وراءه من القلب، ثم نبني عليه حوضًا فنملؤه ماء، ثم نقاتل القوم، فنشرب ولا يشربون، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لقد أشرت بالرأي». انظر: سيرة ابن هشام، ط.عيسى الحلبيٰ،
- (٤٩) انظر: مسلم بن الحجاج، صحیح مسلم، ٥ مجدات (بیروت: دار ابن حـزم ١٩٩٥/١٤١٦، ١٤٦٤/

١٩٥٥م، ١/٠٢٦. - المترجم].

- انظر على سبيل المثال: ابن الحاجب، جامع الأمهات، تحقيق: أبو عبد الرحمن الأخضري (دمشق: اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢١هـ/٢٠٠٠م)، ص٣٣١ وما بعدها. [قـالُ ابين الحاجب: «وقلدًرَ مالك المُلدُّ في اليهوم، وقِدَّر ابن القاسم أوقيتين ونصفًا في الشهر إلى ثلاث: لأن مالكًا بالمدينة وابـن القاسم مـصر. وقال وإن أكل الناس الشعير أكلته، وأمر الإدام كذلك، قال: ولا يُفـرض مثـل العسـل والسـمن والحالـوم

مع القرافي التعبير الأوضح (٢٥)، فهو يورد أمثلة للعلوم غير الشرعية «من الحسابيات والهندسيات، وكذلك الأمور العادية كالطبيات وغيرها لا يتوقف دركها على الشرائع»(٥٠).

ولم يتوقف هـذا الإقرار الأساسي بحدود الشرعي عند القرافي، فابن تيمية (ت. ٧٢٨هـ/١٣٢٨م) يستشهد مرارًا بحالات لم يتعرض فيها التقليد الشرعي لا نفيًا ولا إثباتًا لمفهوم وافد أو مصطلح عملي (٥٥). كما يؤكِّد على أن الادعاءات العقلية المحضة (كصحة المنطق اليوناني) لا يجوز أن تُصحح بالنقل، وإنها بمجرد العقل (١٠٥٠ وكذلك يؤكِّد الفقيهان الشافعيان تقي الدين السبكي (ت. ٥٠١هـ/١٣٥٥م) وابنه تاج الدين السبكي (ت. ١٣٧هـ/١٣٥٩م) في الإبهاج في شرح المنهاج -وهو شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول للقاضي البيضاوي (ت. ١٣٨هـ/١٢٨م) على التفرقة بين الأحكام التي تتوقف معرفتها على معرفة الشرع [والشرع هو الحكم والشارع هو الله تعالى] وبين غيرها من الأحكام التي والشرع. لا تُعَدِّ شرعية (١٠٠٠، أي التي لا تقع ضمن حدود الشرع.

ثـم يواصـل الفقيـه المتأخّـر ابـن عابديـن (ت. ۱۲۵۸هـ/۱۸۶۲) عـلى المنـوال نفسِـه، فيذكر -عـلى سـبيل

المثال- [أن الأحكام المأخوذة من العقل كالعلم بأن العالم حادث، ومن الحس كالعلم بأن النار محرقة، أو من الوضع والاصطلاح كالعلم بأن الفاعل مرفوع] تخرج عن دائرة الحكم الديني، بل يقول في كلمات تذكِّرنا بالقرافي: «المراد بالشرعية ... ما لا يدرك لولاً خطاب الشارع» (١٠٠٠). وهنا يتضح أن فكرة أن الشريعة (وتتبعها صفتها: شرعي) محدودة لا غير محدودة ليست ابتداعًا من القرافي، وإنها هي محل اتفاق في التفكير الفقهي الإسلامي قبل الحديث الذي شقً طريقه إلى العصر الحديث الحديث.

يرسى هذا الفهم المقيد لفئة الشرعي دعامة تعريفي للعلماني الإسلامي: «فهو معرفة قامًة بذاتها دون اعتماد على نصوص الشريعة ولا أدوات أصول الفقه». وقد يبدو هذا للوهلة الأولى إعادة استخدام متكلف لمفهوم العلماني، نظرًا للارتباط الوثيق بين العلماني والاستهانة بالدين إن لم يكن معاداته. فإذا كانت الشريعة هي الوسيط الذي نعرف من خلاله حكم الله بشكل واضح، وهِكن التحقُّق منه موضوعيًّا (أعنى بالموضوعية الإتاحة في المجال العام، حيث الجميع على قدم المساواة في الوصول إليها)، وإذا كانت الشريعة لا تعالج كل القضايا بشكل مباشر، فإنها تعترف بوجود أسس وقواعد أخرى للتقويم. وهو ما ينسجم مع السمة الأساسية التي منحها كازانوفا للعلماني، وهي «التمايز»(٢٣). وفي القلب من هذا التمايز يقع التخصُّص في حقول اهتمام مختلفة: دينية وسياسية واقتصادية، وما إلى ذلك. وبينما لا يشـدِّد الإسـلام عـلى هـذا التقسيم الصريـح والشـكلي للمعرفة، فإن التفرقة بين الشرعى وغير الشرعى هي في الحقيقة تعبيرٌ عن التخصُّص. فالعلماني هو التمايز عن الدين عند كازانوفا، أما في عملي عن العلماني الإسلامي فهو التمايز عن الشرعي [لا الديني].

وليس هذا الفهم الجوهري والمقدّر «للتمايز» بحكر على كازانوفا، فقد أدرك طلال أسد هو الآخر دور

<sup>(</sup>٥٦) انظر عملي:

Islamic Law and the State: The Constitutional Jurisprudence of Shih $\bar{a}b$  al-D $\bar{l}n$  al-Qar $\bar{a}f\bar{l}$  (Leiden: E. J. Brill, 1996), 113-41.

<sup>(</sup>٥٧) انظر: القرافي، شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الأصول، تحقيق: المزيدي (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٣٩٩هـ/ ١٩٩٩م)، ص٩٠٩. [عدت إلى ط. طه عبد الرؤوف سعد (القاهرة: شركة الطباعة الفنية المتحدة، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م)، ص٩٨. - المترجم].

<sup>(</sup>٥٨) انظر على سبيل المثال: ابن تيمية، **درء تعارض العقل والنقل**، ١١ مجلدًا، تحقيق: محمد رشاد سالم (الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٣٩٩هـ/١٩٧٩م)، ١٤٦/٤.

<sup>(</sup>٥٩) انظر على سبيل المثال: جلال الدين السيوطي، جهد القريحة في تجريد النصيحة (بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٣٠هـ/٢٠٩٩)، ص١٩-٦٩. وهـ و مختصر نصيحة أهـل الإهـان في الـرد على منطق اليونـان لابن تيمية. وهـذا لا يعني أن النص ليس له رأي بالضرورة نابع من موقع ديني في ادعـاء عقـلي محـدد. والأمـر ببسـاطة هـو أن هـذه الدعـوى يجـب أن تفحـص عقـلًا لتحديد ماهيتهـا قبـل الحديث عـن الحكـم الشرعي. وهنا ملاحظة أخـرى، فمن الواضح هنا أني لا أتفق مع وجهـة نظـر زميـلي السـابق جـون والبريـدج (John Walbridge) حـين كتـب: «وقـد أبغـض ابنُ تيميـة -مجـددُ القـرن الرابع السـلفيُّ الكبير- العقـل أينـما تجـلًى في الحيـاة الفكريـة الإسـلامية». انظـر كتابـه:

God and Logic in Islam: The Caliphate of Reason (Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 5.

<sup>[</sup>الترجمة العربية: الله والمنطق في الإسلام: خلافة العقل، ترجمة: تركي المصطفى (بيروت: مركز نهاء للبحوث والدراسات، ٢٠١٨م). - المترجم].

<sup>(</sup>٦٠) انظر: **الإبهاج في شرح المنهاج**، ٣ مجلدات (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٩م)، ٣٠/١،

<sup>(</sup>٦١) رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار، ١٢ مجلدًا، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي أحمد معوض (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ/١٩٩٤م)، ١١٨/١.

<sup>(</sup>٦٢) كتّب العـالم المتأخر محمـد الخضر حسين: «ومّـن أمعّـن النظـر، رأى الفـرق واضحًـا بـين مـا أرشـد إليـه الديـن ومـا تركـه لتجربـة المخلوقـين». انظـر دراسـات في الشريعـة الإسـلامية (دمشــق: دار الفــارابي للمعــارف، ١٤٢٦هــ/٢٠٠٩م)، ص١٣.

<sup>(63)</sup> Casanova, Public Religions, 21-25. [وفي الترجمة العربية: ص٤١-٤].



التمايز ومركزيته عندما كتب: «عندما يُقال عن أمرٍ ما إنه منسوب إلى 'الدين'، ويكون بالإمكان منازعة ذلك القول، يكون 'العلماني' قد ظهر بصورته الأجلى» (١٤٠). وكذلك تشارلز تايلور عندما يتحدَّث في إطار فهمه للعلماني عن «الأخلاق السياسية المستقلة» المتحرِّرة من الولاءات الطائفية (١٥٠).

ولا ريب أن مفهومي عن العلماني الإسلامي -نظرًا لمنحاه الفقهي- قد لا يصمد أمام مختلف الاستبصارات السوسيولوجية والأنثروبولوجية النافذة لمعالجات العلماني هذه (وغيرها). ولكن ما يقطع شوطًا يسوع استخدامي للمفهوم، وعِثّل نقطة التقاء له مع الخطابات الراسخة عن العلماني، هو اتخاذي التمايز نقطةً للانطلاق، بالإضافة إلى القول بأن الفقه لم يكن المنبر الوحيد لمناقشة قدمة السلوكات الإنسانية.

#### العقل والوحى

أعود لأقول إن القول بأن الشريعة لم تتناول مسألة محددة بخطاب صريح لا يعنى أن الإسلام غير مكترث بها. بل إن المسلم في الحقيقة لا يملك خيار إهمال هـذه المسألة؛ لأن وعيـه الإسلامي هـو ما سيقوده إلى تقدير حجم المصلحة أو المفسدة الراجحة في كل مسألة. وبعبارات أوضح، لا شكَّ أن ماهية «المصلحة» و «المفسدة» الحقيقية بحاجة إلى تعريف، وسيكون للإسلام أو الشريعة دور واضح في هذا. لكن بعيدًا عن الإقرار الأساسي بأن الإسلام أو الشريعة يوجبان فعلًا معينًا أو يستحبّانه أو يكتفيان بإباحته، فإن السؤال العملى عن الصورة المخصوصة الأفضل لتمثيل المصالح المرتبطة بهما ليس من أعمال المداولات الشرعية بالمعنى الدقيق للكلمة. وبعبارة أخرى، فإن القول بأن الشريعة تدعم أو تشجّع قيمة خلق الثروة شيء، والقول بأن الشريعـة (أو الإسلام) هـى مصـدر مبـاشر للأفعـال أو السياسات التي تخلق الثروة شيء آخر.

في نهاية المطاف، سيعيدنا هذا إلى الجدل القديم حول دور العقل ومكانته في الإسلام؛ لأن العقل سيكون هو البديل الظاهر عن الشريعة في معالجة المسائل. لكن الإجابة السنية على المعتزلة الأوائل (الذين قالوا

بأن العقل بوسعه أن يستقلً بإدراك المآلات الأخلاقية للأفعال وما تستحقه من ثواب أو عقاب) أدت إلى شيوع النظر إلى أهل السُّنة في الدراسات الغربية بوصفهم رافضين لاستعمال العقل في تقدير الأحكام لاعتبارات دينية فحسب، ما أدى إلى الافتراض الشائع بأن المعيار المعتمد في الإسلام هو «النصوصية» (scripturalism). لكن يمكننا الادعاء بأن أهم ما خالف فيه أهلُ السنة المعتزلة هو «إلهياتهم» والقول بأن الوحي مُلزَم بقبول ما يصل إليه العقل من المآلات الأخلاقية للأفعال وما يستتبعها من جزاء (١٠٠٠). وهذا لا يعني أن العقل عاجزً عن إصدار أحكام قيمية متصلة بالدين ومستقلة عن الوحي ولا أنه ممنوع من القيام بذلك.

وهـذا واضح في ردود الأشاعرة، ألـ خصوم المعتزلة، وخاصة الأشاعرة المتأخرين، فالجويني (ت. ٨٧٤هـ/١٠٨٥م) -على سبيل المثال- يقر في كتاب الإرشاد بأن المجتمعات بحكم اطراد العادات تستحسن الحسن، وتستقبح القبيح، وإن لم يحضر لهم سمع (١٣٠٠). ويشير الغزالي في كتاب الاقتصاد في الاعتقاد صراحة إلى أن ما اعتبر دامًا حسنًا أو قبيحًا مرتبط بالنفع أو الضرر وبالمصالح أو الحاجات الفردية والجماعية التي يمكن معرفتها بمعزل عن الوحي (١٨٠٠). ويؤكّد فخر الدين الرازي

تلخـص انتصار ربّ موقـف المعتزلـة فيـما يـايي: «الفكـرة هـي أن ڠـة نظامًا أخلاقيًّا متداخلًا في نسيج هذا العالم مكن للبشر تمييزة بالعقل، وقد ترك الله البشر أحرارًا في اتباع إرشادات تلك الأخلاق أو تجاهلها، ووعدهم مجازاتهم على هذا الأساس ... وما كان الفكر البشري ينظر إليه أخلاقيًّا على أنه صواب أو خطأ فهو كذلك عند الله ... وبعبارة أخرى، الأخلاق موضوعية، معنى أن تصورات القيمة الأخلاقية لا ينبغي أن تختلف بين الله والبشر». انظر كتابها: Doubt in Islamic Law, 273. وأودُّ أن أقـول إن واقعيـة المعتزلِـة لا ملكـة حكـم العقـل في حـد ذاتهـا هـي مـا كانـت محـل انتقـاد أهـل السُّـنة الذيـن فضلـوا مقاربة إرادية تقدّر الله وقدرته وفعله المستقل. ولا شلَّهُ أن إرادة الله ذاتها سُتكون محلَّ خلاف داخل المذهب السُّني نفسه. فعلى سبيل المثال، بينها اعتبر ابن تيمية موقف المعتزلة ضعيفًا، فقد رفض تمامًا «الطبيعيات الواهية» للأشاعرة. فهو يرفض قولهم إذا تحدث القرآن عن النبي: {يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر}: «فحقيقة ذلك عندهم أنَّه يأمرهم ما يأمرهم، وينهاهم عمًّا ينهاهم، ويحل لهم ما يحل لهم، ويحرم عليهم ما يحرم عليه. بل الأمر والنهي والتحليل والتحريم، ليس في نفس الأمر عندهم لا معروف ولا منكر ولا طيب ولا خبيث». انظر: مجموع الفتاوي، ٣٧ مجلدًا، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم (الرياض: مكتبة المعارف، بدون تاريخ)، ٤٣٣/٨.

<sup>(</sup>٦٧) انظر: **الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد**، تحقيق: زكريا عميرات (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٦هـ/١٩٩٥م)، م١٠٠٠

<sup>(</sup>٦٨) الاقتصاد في الاعتقاد (القاهرة: البابي العلبي وأولاده، بدون تاريخ)، ص ٨٠-٨٠. [وقد رجعت إلى الكتاب بتحقيق مصطفى عمران لتعثُّر وصولي

روف النسخة التي عاد إليها الكاتب، ولم يذكر الغزالي صراحةً جملة «مِعزل عن الوحي»، وإنما يفهم ذلك من كلامه، وهذا تمامه: «وهذا الانقسام ثابت في العقل، فالذي يوافق الفاعل

<sup>(64)</sup> Asad, Formations, 237.

<sup>[</sup>وفي الترجمة العربية: ص٢٥٩].

<sup>(65)</sup> C. Taylor, "Secular Imperative," 32-33.

(١٠٦هـ/١٢٠٩م) في كتاب الأربعين في أصول الدين على أنه في الواقع «لا نزاع في أنا نعرف بعقولنا كون بعض الأشياء ملامًا لطباعنا، وبعضها منافرًا لطباعنا» (٢٠١ وعلينا أن نشير إلى أن هذا ليس موقف الأشاعرة وحدهم، فالماتريدية وأهل الحديث يتفقون معهم (٢٠٠). حتى الحنبلي «المتزمّت» ابن تيمية يصرّح بأن القرآن والسُّنة (الوحي) «لا يُحكن أن يزود البشر بكل ما يحتاجون إليه لنجاح حياتهم الدنيوية، بل ولا كل ما يحتاجون إليه لخلاصهم الأخروي» (٢٠٠). والعقل عنده قادر تمامًا على تمييز المصلحة والمفسدة، ولو لم يرد الشرع، ولكن لا يلزم من حصول الحسن أو القبح إثابة الفاعل أو معاقبته في الآخرة إذا لم يرد شرع بذلك (٢٠٠).

وفي المحصلة، فإن جميع مذاهب الاعتقاد السُّنية لم تكرّس الشريعة أساسًا وحيدًا للأحكام القيمية، لا سيما في الواقع العملي. ومن ثَمَّ فإن القول بأن النص يغطّي كل نقاشات المسلم في حياته اليومية قولٌ غير دقيق. وهو أمر شديد الأهمية في فهم معنى العلماني الإسلامي.

- أسمًى حسنًا في حقم، ولا معنى لحسنه إلا موافقته لغرضه، والذي ينافي غرضه يُسمًى قبيحًا، ولا معنى لقبحه إلا منافاته لغرضه». وفي الهامش: «يقول صاحب المواقف وشارحها: وقد يعبر عن الحسن والقبح بهذا المعنى بالمصلحة والمفسدة». انظر: الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق: مصطفى عمران (القاهرة، دار البصائر، ٢٠٠٨م)، ص٢٥٠. المترجم].
- (۱۹) كتاب الأربعين في أصول الدين، تحقيق: محمود عبد العزيز محمود (بيروت: دار الكتب العلمية، ۲۰۰۹م)، ص٢٤٤.
- (٧٠) عن موقف الماتريدية، انظر على سبيل المثال: كمال بن محمد بن محمد بن محمد بن أي شريف المقدسي، كتاب المسامرة في شرح المسايرة، مجلدان (القاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٦م)، ٢٨/٢. عبد الرحيم بن علي بن المؤيد شيخ زاده، نظم الفرائد وجمع الفوائد في المسائل المختلف فيها بين السادة الأشعرية والسادة الماتريدية، مخطوط رقم ٨٧٥، علم الكلام، ١٤ مجلدًا (دار الكتب المصرية).
- (۷۱) انظر: أمراض القلوب وشفاؤها (القاهرة: المطبعة السلفية ومكتبتها، 7778 = 7771,
- [لم أقف على هذا العزو، وإلها كان كلام ابن تيمية أن الإنسان، «وإن كان أقرَّ بأن محمدًا رسول الله وأن القرآن حقَّ على سبيل الإجمال، فأكثر ما يحتاج إليه من العلم بها ينفعه ويضره وما أمر به وما نهى عنه في تفاصيل الأمور وجزئياتها لم يعوله، وما عرفه فكثير منه لم يعمله، ولو قدر أنه بلغه كل أمر ونهي في القرآن والشنة، فالقرآن والسنة إنها تذكر فيهما الأمور العامة الكلية، لا يحكن غير ذلك لا يذكر ما يخص به كل عبد، ولهذا أمر الإنسان في مثل ذلك بسؤال الهدى إلى الصراط المستقيم».
- مجموع الفتاوي، ٤٣٤١- ٤٣٥. [وقد جاءت في معرض حديث ابن تمية في سياق الكلام عن التحسين والتقبيح عن «أن يكون الفعل مشتملاً على مصلحة أو مفسدة، ولم يرد الشرع بذلك، كما يعلم أن العدل مشتمل على مصلحة العالم، والظلم مشتمل على فسادهم، فهذا النوع هو حسن وقبيح، وقد يعلم بالعلم والشرع قبح ذلك لا أنه أثبت للفعل صفة لم تكن؛ لكن لا يلزم من حصول هذا القبح أن يكون فاعلم معاقبًا في الآخرة، إذا لم يرد شرع بذلك.... المترجم].

ودون ذلك، سيكون من المرجَّح اتهام مقولة «العلماني الإسلامي» بأنها نوعٌ من الانحراف الذي يسعى إلى منح سلطة ودور غير مستحقين للعقل. لكن في الوقت نفسِه علينا أن ننتبه إلى أن الفهم الإسلامي التقليدي للعقل كان أوسع من مجرَّد التفكير النظري، بل الأدق أن نتحدَّث عن طرق في معرفة الواقع، والإلمام به، وتصوُّره، وحتى الحدس به. وبهذا الفهم يشمل العقل أشياء من قبيل: الإدراك الحسي، والعرف، و«الـذوق»، والمخيلة، والتجلي الروحي، وما شابه (۲۷). ولا بدَّ من أخذ ذلك في الاعتبار حين نقارب تطبيقات العلماني الإسلامي.

#### المقتضيات العملية للعلماني الإسلامي

نجم عن التصوّر المتصلّب لتعارض الدين والعقل ابالتزامن مع نفوذ الفهم الغربي لمفهوم «العلماني» ثلاثة مواقف على الأقل للمسلمين المعاصرين في تعاملهم مع العلماني. الأول: رفضه بالكلية (باعتباره غير إسلامي)، ومن ثَمَّ ترك جميع القضايا التي تدور في فلكه للصدفة والعشوائية وعدم التنظيم. والشاني: رفضه (أو بالأحرى تجاهله) (ومرة أخرى، باعتباره غير إسلامي)، ولكن هذه المرة عن طريق إدراجه في المجال الشرعي ليس إلًا، ومعاولة تنظيم كل شيء بقواعد الشريعة وأدواتها. والثالث: تبنيه، وهنا في شكله الغربي باعتباره نقيض والثالين أو رقيبًا ومروضًا له. وذلك ردًّا على فشل الشريعة المشروعة.

ولكننا نرى تهافت الرفض التام للعلماني (أي باعتباره بنيةً) عند التفكير في أسئلة أوَّليَّة من قبيل: السن القانوني لقيادة السيارات، أو ما ينبغي أن تكون عليه خطة الرعاية الصحية الوطنية، أو سياسة الهجرة. ومن الواضح أنها أسئلة لا يمكن تجاهلها لأنها تمسُّ مصالح عمومية واسعة يقرّها الإسلام والشريعة كلاهما، ويسعيان في رعايتها (مثل حفظ الحياة)، وفي الوقت نفسِه ليس ثهة نصُّ واضحٌ يُحلي ماهية هذه

<sup>(</sup>٧٣) كان العقـل كـما اسـتخدمه الفقهاء والمتكلمـون المسـلمون قبـل الحداثـة يشـمل الوجـدان والعنـاصر التـي سـعى «التنويـر» إلى إزاحتهـا عـن بنيـة العقـل. فعندمـا يتحـدُث المعتزلـة (وغيرهـم) عـن خيريـة إنقـاذ الغريـق والـشر في اتهـام الـبريء زورًا عـلى أنهـا بديهيـة عقليـة، فمـن الواضح أن هـذا العقـل يتجـاوز قواعـد العقـل باعتبـاره ملكـة مسـتقلة غـير محـدودة أو مسـيّرة مـن الثقافـة، أو المشـاعر، أو العـرف. وهـو نقيـض العقـل الـذي دعـا إليـه مفكـرو عـصر «التنويـر» أمثـال إعانويـل كانـط (Immanue)؛ إذ دعـوا إلى «ملكـة مسـتقلة معنـى أنهـا ذاتيـة الحكـم، تؤسـس أحكامهـا الخاصـة وتتبعهـا، ومسـتقلة عـن مصالـح السياسـة والثقافـة واللاوعـي». عـن هـذه النقطـة، انظـر:

F. C. Beiser, *The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to Fichte* (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1987), 8.



القواعد سواء مباشرة أو بالقياس. ومن المؤكّد أنه قد يُقال إن النصوص توجه المسلمين توجيهًا غير مباشر في هذا الشأن بإلزامهم تجنّب الضرر وحفظ الاحتياجات الإنسانية الأساسية (أي حفظ النفس وحفظ النسل وما إلى ذلك).

لكن هذه الأسئلة تتجاوز ما هو نظري إلى ما هو عملي لتنظر في السن الأصلح للقيادة، أو في خطة الرعاية الصحية الأنفع، أو في أيً سياسة هجرة هي أفضل للمجتمع وتخدم مصالحه بشكل كاف. وهذا ما لا يحكن تقديره بالعودة إلى النصوص، أو اللوازم الشرعية، بل يجب أن تتبعها وسائل علمانية غير شرعية (مثل: الملاحظة الإمبريقية، والتجربة العملية، وعلم نفس الطفولة، والطب الحديث، والإدارة العامة، والعلوم الحسابية [الاكتوارية] وما شابهها) وجميعها لا والعلوم الحسابية الاكتوارية] وما شابهها) وجميعها لا تعارضها. وعندما نوسع من أفق نظرنا ليشمل: لوائح أدارة الطيران، والسياسة النقدية، وأكواد تنظيم البناء، وسياسة التعليم، وقوانين تقسيم المناطق، وإجراءات الملكية، ولوائح جوازات السفر، وقائمة مما لا يحصى من قضايا المجال العام، سيتضح هذا النطاق وتبرز أهميته.

وحتى تتضح الحجَّة هنا، فهي ليست دعوة للتفكير في هـذه القضايا عـلى نحـو يخلـو تمامًا مـن الاعتبارات الشرعية وسلطانها. فعلى سبيل المثال، قد مِثّل رأى الشريعة في اعتبار الشفقة والحنان ضروريًّيْن لصالح الطفل مرشِّدا لتخصُّص علم نفس الطفل، أو رأيها في ضرورة احترام حقوق الجار في بناء المساكن مرشـدًا لتخصُّص الهندسـة المعماريـة. لكـن بينـما غـرض الشريعة هو إصدار الأحكام، فإن معايير تقييم الكفاءة والأمان والربح والجمال والمرح ليست مقولات شرعية. ومع ذلك، فقد تكون ضروريةً لتحقيق ما يقره الإسلام -ورجا الشريعة- من مصالح. فعلى سبيل المثال، لا يمكن الادعاء بأن سن القيادة الذي لا يراعى السلامة، أو إقرار خطة رعاية صحية وطنية غير فعَّالة، أمرٌ يخدم الغايات والمقاصد التي تسوّغها الشريعة بل وتنادى بها. ومن ثَمَّ فلا مكن الجمع بين تجاهل فئات التقييم العلمانية هذه، وتحري تحقيق المصالح التي يقرّها الإسلام أو تؤمّنها الشريعة.

ومع ذلك، لا يمكن القول بأن سن القيادة القانوني أو خطة الرعاية الصعية «قانون إلهيّ» أو ضد «القانون الإلهي»، حتى وإن اندرجت ضمن النطاق العام للقانون

الديني (بالرغم من أنه لم ينص عليه كما هو واضح)، في حين يمكن قول ذلك عن وجوب إعالة الأسرة واجتناب الخمر. ولكن من غير الصحيح غالبًا القول بأن تحديد سن القيادة أو صياغة خطة للرعاية الصحية هي أمور «غير دينية»، ناهيك عن القول بتعارضها مع الدين؛ لأن الدين قد يكون مصدر إلهام في هذه المسائل.

رجا تكون أبرز مظاهر الميل لدمج العلماني في مجال الشريعة في العديد من الدوائر الإسلامية هو التركيز المفرط على الاجتهاد. ولا شكّ أن الاجتهاد مهم في إطار السعي إلى تجاوز معطيات عالم ما قبل الحداثة في إطار السعي إلى تجاوز معطيات عالم ما قبل الحداثة الغزاضاته وآرائه السائدة، والإبحار وسط هذه الأمزجة الجديدة والظروف المتغيرة. لكن هذا يرتبط بالمجال الشرعي الصريح بالمعنى الدقيق للكلمة (عمن ثَمَّ فإن التركيز المفرط على الاجتهاد يترك التجسيد الملموس فإن التركيز المفرط على الاجتهاد يترك التجسيد الملموس والأمثل للقيم الإسلامية أو الشرعية وأظهره في حالة من الالتباس والإهمال. وعادةً ما تكون النتيجة اعتمادًا في غير محله على النشاط الفقهي الإسلامي، وتنافرًا محبطًا غير محله على النشاط الفقهي الإسلامي، وتنافرًا محبطًا بين إدراك المُثُل الإسلامية أو الشرعية، والواقع اليومي

فإذا سعينا إلى تقليل هذا التنافر بتكثيف الاجتهاد زاد الأمر إشكاليةً. ولنفترض -كما هو حريّ بنا في كثير من الحالات- أن المشكلة ليست في فحوى الحكم الشرعي بعد ذاته، أو أنه مُحكم ولا مجال فيه «للتأويل» (مثل تحريم الزنا)، فإن الإشكال ينبغي أن يكون في تنزيل الحكم وتجسيده في الواقع (٥٠٠). فإذا كان ذلك كذلك، فإن الاجتهاد -با هو استنباط للأحكام من مصادرها- يغدو

ا) قد يُعترض على كلامي بدعوى أنه تبع لتعريفي الضيق للاجتهاد. لكن أي محاولة للعودة إلى منظور فترة التكوين التشريعي، حيث كانت الحدود بين التفسير والتجريب غير محددة أو غائبة، ستقر بهذا التعريف. وبالإضافة إلى ذلك، لا بدً أن نأخذ في الاعتبار الانتهاكات المحتملة للفقه إذا طُبق الاجتهاد من هذا المنظور في العصر الحديث. وثائيًا: إن أيَّ دعوة أو إقرار بالتمييز بين علماء النصوص وعلماء الواقع لا بدً أن تقترن باعتراف ضمنيً بأن ما يُراد في كثير من الحالات ليس حكم الشريعة، وإنها أحكام تقييمة أخرى. وإلا فإننا سنبقى في حدود المجال الشرعي، وفي نطاق علماء النصوص عمليًا.

حتى قاسم أمين -على سبيل المثال- يذكر أن مشكلته ليست في الحجاب ذاته، وإنما على شكلٍ منه تعارف عليه الناس في مصر في ذلك الوقت: «لو أن في الشريعة الإسلامية نصوصًا تقضي بالحجاب على ما هو معروف الآن عند بعض المسلمين لوجب عليًّ اجتناب البحث فيه، ولَمَا كتبت حرفًا يخالف تلك النصوص مهما كانت مضرَّة في ظاهر الأمر؛ لأن الأوامر الإلهيَّة يجب الإذعان لها بدون بحث ولا مناقشة، لكننا لا نجد نصًّا في الشريعة يوجب الحجاب على الطريقة المجهودة». انظر كتابَه تحرير المرأة في: قاسم أمين، الأعمال الكاملة، تحقيق: محمد عمارة (القاهرة: دار الشروق، ١٩٠٩هـ ١٩٨٩هم)، ص٥٣٠.

غير مجيد (٧٦).

فعلى سبيل المثال، في معرض نقد لاذع لشكل النواج في أوائل القرن العشرين، انتقد محمد عبده (ت. ١٩٠٥م) الفقهاء بسبب نظرتهم المثيرة للشفقة إلى مؤسسة الزواج، لا سيما أنها تحطُّ من قدر المرأة. فيقول إن تعريفات الفقهاء لا تركِّز إلا على تمتُّع الرجل بجسد زوجته، و«كلها خالية عن الإشارة إلى الواجبات الأدبية من الآخر]» (التي هي أعظم ما يطلبه شخصان مهذبان كل منهما من الآخر]» (من ثمَّ أنحطً الزواج إلى منزلة وضيعة، بدل أن يكون نظامًا جميلًا أساسه المودة والرحمة بين الزوجين. وبالمناسبة، يرى طلال أسد أن النفوذ الأوروبي كان يوجه الخطاب المصري حول الجنس في هذا الوقت بالتحديد (١٨٠٠).

لكني لن أركًز على نقد محمد عبده، وإنما على الحل الذي يبدو أنه عَرضه. ويبدو من المنطقي افتراض أن الفقهاء أغفلوا «الواجبات الأدبية»، لا لقسوة فيهم، وإنما لأنها تقع خارج نطاق اختصاصهم الشرعي، باعتبار أنها واجباتٌ لا يمكن للشريعة أن تضع لها تجسيداتٍ جوهرية في شكل أفعالٍ محددة. بعبارة أخرى، فـ«المودة والرحمة» قد تعنيان أشياء مختلفة تبعًا لاختلاف السياقات، ومن ثَمَّ يمكن تجسيدهما بطرق لا تُحص، طرق متغيرة ومرتبطة بالثقافة اللجماعية، من إحضار الزهور إلى شراء قطعة مميزة من اللحم. أي إن تجسيدهما لم يكن أمرًا شرعيًّا، بل نشاطًا اللحم. أي إن تجسيدهما لم يكن أمرًا شرعيًّا، بل نشاطًا اللحم. أي إن تجسيدهما لم يكن أمرًا شرعيًّا، بل نشاطًا

ورسه الناس فرادى وجماعات باشتباكهم الثقافي الواعي مع العلماني الإسلامي. لكن محمد عبده بدل أن يلتفت إلى هذا البُعْد العلماني، غير الشرعي من المشكلة، بدا وكأنه يكثف الاجتهاد بالعودة إلى نصوص القرآن والسُّنة، وتكرار شروطه ما لتحقيق السعادة الزوجية، لا سيما بالنسبة إلى النساء، فيقول: «وما علينا إلا أن نسمع صوت شريعتنا، ونتبع أحكام القرآن الكريم، وما صحة من سُنَة النبي صلى الله عليه وسلم، وأعمال الصحابة، لتتم لها [للنساء] السعادة في الزواج» (١٧).

وبالرغم من نيَّة محمد عبده الحسنة وعذوبة منطقه، فإن طريقته هنا يهدّدها عدم استيعاب قدرة الثقافة على التأثير في استقبال حكم شرعيٍّ ما، تأثير لا يقلُّ عن فحوى الحكم ذاته. فحتى لو أكنَّ الرجل لزوجته بالغ المودة والرحمة، فإن ذلك وحده لا يضمن شعورها بالحب والحنان. بل إن ذلك يعتمد على قدرته على ترجمة هذه المشاعر إلى أفعال صادقة ينقلها إلى زوجته. وهذا أقرب إلى كونه شأنًا ثقافيًا من كونه معرفة أو التزامًا بالقانون الديني في حد ذاته. فالمسلم «الصالح»، على كل حال، قد لا يجيد «التقبيلَ» (أو التأنُّق أو طيب الكلام)، ومن ثَمَّ فإن تكثيف النصائح المنصوص عليها (لا سيما أنها موجودة في حالتنا هذه) عن المودة والرحمة، ليس له عظيم أثر. بينما يبدو أن التعديلات الثقافية -ما في ذلك تعزيز المعرفة الثقافية- تشكِّل جزءًا كبيرًا من الحل، فالثقافة توجه بشكل أساسي طريقة تجسيد القانون، ما في ذلك قيمه الدينية، والفضائل، والرؤية العامة، وتجلّيه في واقع الزمان والمكان؛ ففى حالتنا هذه على سبيل المثال-مكن أن نرى بوضوح كيف يخدم الافتتان والجاذبية غير الشرعيَّيْن مقاصد الشريعة في السكن الزوجي.

ومع ذلك، فإن الإنتاج الثقافي في حد ذاته ليس اجتهادًا شرعيًا. فإن كان القانون يحدد الأبعاد التي يجب على الثقافة أن تعمل فيها، فلا تستطيع الأحكام -حتى في نطاق الحلال- أن تخبرنا ما الجميل؟ أو المرح؟ أو العاطفي؟ أو الأنيق؟ ... إلخ. فإنتاج الثقافة ببساطة ليس من اختصاص الفقهاء، بل العكس، إنه مجال العلماني الإسلامي، ويضطلع «الناس» به. وبينما يقرّد الاجتهاد جوهر القانون، فإن الثقافة تشارك مباشرةً

Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation (New York: Oxford University Press, 2009), 30.

[الترجمة العربية للكتاب: طارق رمضان، الإصلاح الجندي: الأخلاقيات الإسلامية والتحرر، ترجمة: أمين الأيوبي (بيروت، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠٠٩م)]. ومن الغريب أنه يبدو أحيانًا واقعًا في شرك تضخيم الفقه إلى حد إسباغ أهمية له تتجاوز ما هو قانوني. وعندما يصل الفقه إلى منتهاه، يشدّد على الأخلاق باعتبارها بديلًا مناسبًا، وهو ما أراه تهافتًا للمقترب الأخلاقي، انظر ما سيأتي.

(۷۷) محمـد عبـده، الـزواج، في: الأعـمال الكاملـة للإمـام محمـد عبـده، ٥ مجلـدات، تحقيـق: محمـد عـمارة (القاهـرة: دار الـشروق، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م)، ٧٠/٢ (والمقـال مـن ص ٧٠ إلى ص٧٠).

(78) Asad, Formations, 232-34.

[في الترجمة العربية: ص٢٥٣-٢٥٧].

<sup>(</sup>٧٦) قد يسوغ لنا ذلك إلقاء نظرة على ملاحظة طارق رمضان، أحد أبرز دعاة الاجتهاد: «بعد التأصيل المستمر للاجتهاد والتجديد والإصلاح على مدار أكثر من قرن، ما يزال المسلمون -سواء في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة أو المجتمعات الغربية- يجدون صعوبةً في التغلُّب على الأزمات المتلاحقة التي يحرون بها، وتقديم أكثر من مجرد إجابات جزئية؛ حتى هذه الإجابات ظلت اعتذارية أو [ناتجة] عن مواقف دفاعية في غالبها». انظر كتابه:

<sup>(</sup>٧٩) محمد عبده، الـزواج، ص٧٧. وبالمناسـبة، ليـس غـرضي مـن ضرب هـذا المثال أن أقـول إن محمـد عبـده أخفـقَ -بشـكل عـام- في إدراك العلـماني الإسـلامي.



فيما سمَّاه بيتر بيرغر (Peter Berger) في سياق آخر «بنيـة تسـويغ» القانـون (۸۰۰). إذ يـؤدي منتجـو الثقافـة -لا الفقهاء- دورًا حيويًّا في تهيئة الظروف الاجتماعية ونشر المعرفة الثقافية للإحاطة بأهداف القانون ومقاصده العليا، ومن ثَمَّ توليد التزام طوعيّ عام به.

وبهذا المعنى يسوغ لنا اعتبار عامَّة المسلمين وفقهائهم مسؤولين عن الحالة العامَّة للنظام الاجتماعي الثقافي والقانوني، وأنهم مشاركون (سواء بشكل بنَّاء أو غير بنَّاء) في الحراك الديني (١٨١). أما الميل إلى «الإفراط في توسيع مجال الشريعة» وتجاهل العلماني الإسلامي، فيحجب هذه الرؤية. وبهذا نصل إلى التعامل الثالث للمسلمين المعاصرين مع العلماني، حيث تتحمَّل الشريعــة والمؤسســة الدينيــة المســؤوليةَ الكاملــة عــن أيِّ تنافـر بـين القانــون الدينــي و«مُثُــل» الديــن، ناهيــك عــن «تطلعات الناس المشروعة».

ولا أعنى بذلك أن العلماني الإسلامي يُختزل في

الإنتاج الثقافي. ولكن أهمية الثقافة في هذا السياق، مثلها مثل العمارة وعلم نفس الطفل والعلوم الحسابية أو الهندسية في سياقاتٍ أخرى (سالفة الذكر)، تفيد بأن

(80) See P. L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion (New York: Anchor Books, 1967), 110-13. يرى بيرغر أن النجاح الكبير الذي حقَّقتِه البروتستانتية الحديثة المبكِّرة في تجريد العالم من أيِّ عناصر صوفية أو خارقة الطبيعة قد أدى -من بين أمور أخرى- إلى إضعاف قدرة الدين على الحفاظ على راهنيته في العـالم الحديـث، مـما أدى إلى ظهـور وانتشـار رؤيـة علمانيـة (أي غـير دينيـة) للعالم. وِلا أقول إن ذلك ما حدث في العالم الإسلامي (ووضع المسلمين في الغربُ أمر مختلف)، بـل وجهـة نظّري ببسّاطة هـيّ أن «إطّار المحايثـة» الفكري والثقافي الذي يوجد فيه الدين يؤثر في استساغته بشكل عام

(۸۱) وهنا أرى الارتباط الشـديد لـرأي إدوارد برنـاي (Edward Bernays)، لا سيما مع معطيات عالمنا المعاصر المعولم: «إن التلاعب الواعب والـذكي بالعـادات المنتظمـة للجماهـير وآرائهـم عنـصرٌ مهـمٌ في المجتمـع الديمقراطي. أولئك الذين يتلاعبون بهذه الآلية غير المرئية للمجتمع يشكِّلون حُكومة غير مرئية، وهي القوة الحاكمة الحقيقية لبلدنـا. إنْ رجالًا لم نسمع بهم يحكموننا، ويقولبون عقولنا، ويشكّلون أذواقنا، ويعدّون أفكارنا، إلى حد كبير». انظر كتابه الذي ظهر للمرة الأولى عام Propaganda, New York: Ig Publishing, (2005), 37: وقــد يوفر لنا ذلك كذلك السياق الذي نقدّر فيه النظرة التي عبّر عنها مؤخرًا الشيخ يوسف القرضاوي من أن التأثير الذي يحتاج إليه الإسلام ليس الجهاد العنيف، أو التزامًا أشد جدية بالعنف المنظم، وإنما: «جيش ضخم من الدعاة والمعلمين والصحفيين المدربين القادرين على مخاطبة الجماهير بلغة العصر وأدواته، من خلال الصوت، والصورة، والكلمة، ولغة الجسد، والكتب، والمنشورات، والمجلات، والحوارات، والوثائق، والدراما، والصورة المتحركة، وأي شيء يمكن أن يربط الناس بالإسلام. هذا الجهاد السلمي الضروري الذي لم نقم فيه بواحدٍ من الألف مما هو مطلوب مناً». انظر: يُوسف القرض أوي، فقه الجَهاد، مجلدان (القاهرة: مكتبة وهبة، ١٤٣٠هـ/٢٠٠٩م)، ٢٠٠١ع-٤٠٣. وبالطبع تندرج كل هذه الأنشطة في إطار العلماني الإسلامي؛ فليس منها مسلك

العلماني الإسلامي ليس مرادفًا للأخلاق، بالإذن من أولئك الذين يرون «الأخلاق» وحدها ترياقًا «للإفراط في توسيع مجال الشريعـة»(٨٢). ففي الحقيقـة، ليـس ڠـة ما يربـط الأخلاق بالعلماني الإسلامي عادةً؛ لأن القيم والمصالح محل النظر لا تكون أخلاقيةً في ذاتها؛ فمفاهيم من قبيل الأناقة أو الفرح أو الربح، أو حتى الكفاءة، ليست أخلاقيـةً مِعنـى الكلمـة. وإن افترضنـا مثـلًا أن الكفـاءة -في حقيقتها- أخلاقية لأنها عكس التبذير، فإن تحديد ما هو كفء عمليًا غير ممكن باعتبارات أخلاقية بحتة. إن تحديد ذلك سيستدعى الأدوات العلمانية التي سلف ذكرها، كالتفكير أو العلـوم الحسـابية أو الخيـال الثقـافي أو الخبرات القدمة البسيطة.

وكثيرًا ما تتضح الأهمية الهامشية للأخلاق في مساحة الإنتاج الثقافي. ولنأخذ مثالًا ملموسًا، فقد كانت حركة أُمَّة الإسلام(٢٠٠) -بالرغم من انحرافاتها العقدية- قادرةً على إبداع مقارباتِ ناجعة للتحديات الثقافية والوجودية والاجتماعية النفسية التي تواجه المسلمين. لقد مكَّن ذلك حركة أُمَّة الإسلام من إنتاج هوية ثقافية «إسلامية» يتردُّد صداها فعليًّا في السياق الأمريكي، دون أن تعتمد على المصنوعات المادية السائدة في العالم الإسلامي (مثل الثوب والطاقية). ومن الواضح أن غالب هذه الإبداعات يتحدى التصنيف «أخلاقي/غير أخلاقي». وحتى الآن كان نهجهم أقرب إلى النجاح من غيره في إنتاج تعبير ثقافي محلى عن «الإسلام» في أمريكا، مَكَّنوا به من تأمين شعور قويِّ بالذات، وهوية أخلاقية مستقلة، وهي أمور توافق المقاصد الشرعية والإسلامية بوضوح. ولو اتَّبع أهل السُّنة في أمريكا هذه السيميائية الثقافية، لأعاق ذلك جهود الإسلاموفوبيا الحالية في

وهذا يرتبط -فيها أحسب- بالإتجاه إلى مساواة الإسلام بالأخلاقية كأولوية بالتوازي مع افتراض ألَّا قيم أُخرى (كالنظَّام، والخوصه، والأمان، والخيرية) تنافس الأخلاقية. ويُنظر إلى الشريعة في هذا السياق على أنها مسار حركي أخلاقي يتيح لنا مع الأخلاق ضبط الأشياء. وفي الوقت نفسه، يغفل عن أن الأخلاقي ما يزال مقترنًا بافعل ولا تفعل، ومن تَمَّ يستغلق العالم عليه بعيدًا عن الخير والشر.

حركة أمة الإسلام (Nation of Islam)، أو البلاليون، هي حركة للمسلمين السُود تأسُّست في أمريكا عام ١٩٣٠م على يد والاس فرد محمـد (Wallace Fard Muhammad)، ومـن أبـرز قادتهـا إليجـا محمـد Warith Deen) وابنـه وارث ديـن محمـد (Elijah Muhammad) Mohammed). وتجمع أفكارها بين الإسلام وأفكار القومية السوداء. وقد تعرضت للقمع خلال الحرب العالمية الثانية، ونشطت في الخمسينيات والستينيات بفضل انخراط مالكوم إكس (Malcolm X) فيها، ثمَّ طُرِد منها وقُتِل على أيدي منتسبيها. ويقودها حاليًّا لويس فرخان (Louis Farrakhan). [المترجم]

تصوير المسلمين في أمريكا على أنهم أجانب يمثلون طابورًا خامسًا.

#### العلماني الإسلامى والسياسة الشرعية

رها يرى الكثيرون في غالب ما سلف إعادة صياغة لمفهوم السياسة الشرعية. لكن السياسة الشرعية -كما أراها، لا سيما في شكلها الحديث والمشهور- ليست مقاربةً مناسبةً للعلماني الإسلامي ولا بديلةً لها. فالقرارات والسياسات -لا سيما التقديرية منها الصادرة عن الدولة، وفقًا لهذه الرؤية [الحديثة] للسياسة الشرعية (١٨٠٠-ليس من الضروري أن تتأسس مباشرةً على النصوص، بل يكفى أن تتوافق معها (٥٥). لكن المشكلة في هذه القاعدة أنها تختزل أيَّ تقييم إلى السؤال عن «الجواز» أو «الإباحـة»، وتغفـل السـؤال الكيفـي عـما هـو أفضـل وأنسب في الواقع. فتبعًا لها مكن أن مرر نظريًا الحد الأقصى للسرعة ٣٠ ميلًا/الساعة على الطرق السريعة، أو ٣٩ عامًا سنًّا للقيادة القانونية. وكذلك مكن للسياسيين أو المسؤولين وضع سياساتِ حكومية أو اقتصادية كارثية دون أن يكون ذلك كله محلَّ جدل من منظور السياسة الشرعية الحديث. لكنى أرى -على النقيض من ذلك-أن المشاركة الناجحة في العلماني الإسلامي لا تتوقف عند مساحة كافية من الاجتهاد والنقاش العقلاني غير الشرعي، بل كذلك حق المجتمعات المشروع في الضغط من أجل قراراتِ وسياساتِ صالحة نوعيًّا وعمليًّا.

وبدل مقاربة السياسة الشرعية الحديثة، سأحيل

(٨٤) أدرك أن إشارتي هنا إلى المقاربة الحديثة للسياسة الشرعية مفرطة في التبسيط، لكن التباين الذي يدور في ذهني يمكن أن يتضح مع المُقارنـة بـين المفهومَـيْن الحديـثُ والقديـم. يـورد مُحمـد جميـل غـاّزي في مقدمته لكتاب أبن قيم الجوزية الطرق الحكمية في معرفة السياسة الشرعية تعريفَ السياسة الشرعية تعريفَ السياسة عند ابن عقيل الحنبلي (ت. ٥١٣هـ/١١١٩م) جنبًا إلى جنب مع تعريف عبد الوهاب خلاف المعاصر. فيقول ابن عقيل: «السياسة ما كان فعلًا يكون الناس به أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم يضعه النبي ولا نزل به وحي». أما تعريف عبد الوهاب خلاف فهو: «السياسة الشرعية هي تدبير الشؤون العامة للدولة الإسلامية بما يكفل تحقيق المصالح ودفع المضار مما لا يتعدى صدود الشريعة وأصولها الكلية وإن لم يتفق وأقوال الأمَّة المجتهدين». انظر: ابن قيم الجوزية، الطرق الحكمية في معرفة السياسة الشرعية، تحقيق: محمد جميل غازي (القاهرة: مكتبة المدني، بدون تاريخ) ص، غ. وقد أورد عبد الوهاب خلاف التعريفَيْن كذلكُ في كتابه السياسة الشرعيــة (ص١٥-١٧)، وعــلى مـا يبـدو دون أن يـرى أيَّ توتـر بينهــما. وبالمناسبة، مكننا أن نلاحظ في تعريف ابن عقيل انطواءه على اعتراف بحدود للشريعة، وبعدها ينبغي أن يُعتمد على الأفعال الاجتهادية فيما لم يرد فيه نـصُّ.

F. Vogel, Islamic Law and Legal System (Leiden: E. J. Brill, 2000), 173-4. وهو يناقش جوانب هذه المقاربة في حالة المملكة العربية السعودية.

إلى بصيرة شهاب الدين القرافي في تفرقته بين الشرعي وغير الشرعي. فهو يقرِّر أن الأداة الوحيدة الملزمة التي لا جدال فيها في الإسلام هي الحكم، لكن الحكم ينقسم في الواقع إلى:

١- حكم شرعي، ويستند سلطانه إلى اعتماده على
 النص (وأدلة قاعة المحكمة كذلك في حالة التقاضي).

7- حكم اجتهادي، ويستند سلطانه إلى سلطة الوالي (أو قُل الدولة) في توخي مصالح المجتمع الراجحة. شم يفوض القرافي -الذي لم يكن شعبويًا (ولا ديمقراطيًا بالطبع) - سلطة مهمَّة «للأُمَّة». فهو يشدِّد على أن ما ينفُذ من تصرفات الولاة والقضاة ليس ما يصدر منهم لمجرَّد صدوره منهم، وإنما ما يجلب مصلحةً أو يدرأ مفسدةً (١٦٠). وهو ما يحُّن المجتمع من مساءلة هذه التصرفات أو رفضها إذا رأى فيها تعارضًا مع ما هو أفضل للمصلحة العامَّة (١٠٠).

واعترف القرافي بنوع من «القرارات الرسمية» غير الحكم، وَضَعه تحت تصنيف «التصرف». والفرق بين التصرف والحكم أن الأخير يُفترض أنه مُلزِم وغير قابل للجدل، بينما الأول مُلزِم إلى حينٍ وقابل للجدل. ففي حالة الإفلاس على سبيل المثال- يحقُّ للقاضي أن يبيع ممتلكات المفلس، ويُعَدُّ هذا البيع تصرفًا لا حكمًا. وبعبارة أخرى، بينما يُتصور أن هذا التصرف صحيح ومُلزِم، فهو يسوي النزاع في قضية بعينها، فإنه عكن الطعن فيه وإلغاؤه، وهذا ما لا يحدث مع الحكم. وهذا يعني أن للمدين أن يعترض بصورة مشروعة وهذا يعني أن للمدين أن يعترض بصورة مشروعة على بيع ممتلكاته بثمن بخس. ويمكن لقاضٍ آخر (أو مسؤول آخر) عند تلقي الشكوى أن يلغي هذا البيع مسؤول آخر) عند تلقي الشكوى أن يلغي هذا البيع

<sup>(</sup>٨٥) انظر على سبيل المثال:

<sup>(</sup>٨٦) انظر على سبيل المثال: القرافي، الفروق، ٤ مجلدات (بيروت: عالم الكتاب، بدون تاريخ)، ٣٩/٤. حيث يناقش ما ينفذ من هذه التصرفات وما لا ينفذ.

<sup>(</sup>۸۷) انظر على سبيل المثال: القرافي، الإحكام في تهييز الفتاوى عن الأحكام وتمرفات القاضي والإمام، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة (حلب: مكتبة المطبوعات الإسلامية، ۱۳۸۷هـ/۱۹۶۷م)، م۱۸۳۳ إذ يورد حالات، مثل إعلان الحاكم للجهاد، حيث يمكن للمجتمع أن يتجاهل تصرفاته إذا رأى أنها تفتقد المضمون أو الشرعية.

<sup>[</sup>يقول القرافي: «النبوع السادس: من تصرفات الحكام، الفتاوى في الأحكام في العبادات وغيرها، من تحريم الأبضاع، وإباحة الانتفاع، وطهارات المياه، ونجاسات الأعيان، ووجوب الجهاد، وغيره من الواجبات، وليس ذلك بحكم، بلل لمن لا يعتقد ذلك أن يفتي بخلاف ما أفتى به الحاكم أو الإمام الأعظم». - المترجم].



يمكن للعلماني الإسلامي -باعتباره غير شرعي- أن يكون موضوع الحكم الاجتهادي في حالة واحدة، عندما يخدم الأخير بصراحة وحسم ما سمًاه القرافي المصلحة الراجحة أو الخالصة. غير أنه من الصعب التسليم بما تتخذه الدولة من قراراتٍ أو سياساتٍ في مساحة العلماني الإسلامي بناءً على أوصاف غير حاسمة ولا مضبوطة، مثل: آمن وفعًال ومثمر ومتنور ثقافيًا... إلخ. بعبارة أخرى، ليس العلماني الإسلامي بشكل عام مجال الحكم، وإنما مجال التصرف، حيث يمكن الطعن فيه وإلغاؤه بشكل شرعي، سواء في المجال الخاص (كحالة الإفلاس) أو المجال العام (كالسياسات العامة).

وفيا يخص هذا الأخير، أي المجال العام، فإن الحق في الالتماس والاعتراض يعود إلى المجتمع ككل، بما تراكم لديه من حكمة وبصيرة وخبرة، ويمكن للخبراء أن يؤدوا دور المراقبين والضامنين في هذه العملية. وبعبارة أخرى، سيعد قرار الدولة في واقع العلماني الإسلامي صالحًا ومُلزِمًا ما لم يُثر اعتراضًا واضحًا من المجتمع. أما إذا فشل في التوافق مع معاييره، فللمجتمع أن يسعى في تقويه دون أن يُتهم بازدراء السلطة الشرعية. أما الآليات الدقيقة التي يجري من خلالها التفاوض على هذا كله وموازنته، فهي بطبيعة الحال أسئلة تقنية لا يتسع لها المقام هنا، ولكن يمكن الإشارة إلى نقطة بني.

أولًا: أيًّا ما كانت الآليات التي يُتوصل إليها للتفاوض على استخدام سلطة الدولة في الواقع غير الشرعي للعلماني الإسلامي، فإنها ستتولد غالبًا من مداولات هي نفسها ترتكز على تخصُّصات، وأجهزة، ورؤى، وخبرات غير شرعية. ما يعني أن كثيرًا مما يدور في هذه المداولات سيتجاوز أسئلة الجواز وعدم الجواز، ويتوقف على اعتبارات تجريبية (مثل: الكفاءة، والنظام، والعدالة، والخصوصية، وما إلى ذلك)، وكيفية تمثيلها في شروط واضحة، بدل الاكتفاء بالإقرار بها نظريًّا باعتبارها مصالح راجحة. وعلى هذا الأساس، لن يسيطر الفقهاء مصالح راجحة. وعلى هذا الأساس، لن يسيطر الفقهاء وحقول أخرى غير الحقل الشرعي. وفي الواقع، ينبغي وحقول أخرى غير الحقل الشرعي. وفي الواقع، ينبغي الاحتراز من أن تتحوًّل سلطة الفقهاء الشرعية إلى سلطة كليًّة تمكنهم، بوصفهم فقهاء، من التحدُّث بشكل مرجعيّ في المجال غير الشرعي للعلماني الإسلامي.

ثانيًا: للتفريق بين الشرعي وغير الشرعي (أي بين الحكم والتصرف) ثلاثُ منافع في التأسيس النظري، لم ترد صراحةً في مقاربة السياسة الشرعية الحديثة، حسبما

أذكر. الأولى: عن طريق تعزيز الاعتراف الواسع بشرعية العلماني الإسلامي، لن يكون اتهام المسؤولين في كل مرة يقترحون أو يطبقون قرارات أو سياسات لا تستند إلى أحكام شرعية بحتة بانتهاك الإسلام ذا معنى. الثانية: تحكين المجتمع من فرض قدر من المساءلة على قادته من خلال الحق المشروع في مراقبة جودة قراراتهم الاجتهادية. وأخيرا: إدماج السلطة في واقع العلماني الإسلامي، بالامتناع عن منح سلطة تلقائية وحصانة للقرارات والسياسات التي تقع داخل نطاقها؛ لأنها ليست أحكامًا تستند إلى الشريعة.

#### أفكار ختامية

بالرغم من توخّي الحيطة والحذر، سيظل هذا التعبير مشيرًا للشكّ في أن مؤدى مفهوم «العلماني الإسلامي» هو وضع المسلمين على منحدر الانزلاق إلى العلمنة بالمعنى الغربي والحديث للكلمة. وشيئًا، وتحت وطأة الثقافة والمعرفة الغربية المهيمنة، ستحثّ بنية العلماني الإسلامي المسلمين على تأويل أكبر قدرٍ مستطاع من سلطة الشريعة؛ لتبرير توسعة مجالٍ يشرعن الاعتماد على الأدوات العلمانية من قبيل: العقل، والعلم، والرأي العام، والعرف، والخبرة، والمخيال الثقافي، وما شابه.

وإنه لتحدًّ حقيقيًّ، على أن مما يؤكّد صوابية مسعاي هو تذكُّر حقيقة أن تجاهل العلماني الإسلامي قد أدى إلى إثقال الشريعة وتحميلها مسؤولية معالجة كافة المسائل المختلفة معالجةً عمليةً. وعند الفشل (الحتمي) لهذه المعالجة (فعلى سبيل المثال: كيف يحكن للشريعة أو كيف يمكن للفقهاء أن يعلموا ما يجعل الزوجة تشعر بالحب والحنان، أو كيف يمكن تعظيم الثروة الشخصية أو الجماعية؟)، سيؤدي الإحباط الذي يتبعه إلى زيادة جاذبية العلمانية بالمفهوم الغربي والحديث ليس إلًا. وباختصار: بالرغم من جسامة الاستحقاقات المترتبة على هذا الخيار، فإننا أمام خيارين لا ثالث لهما: إما العلمانية الإسلامي وإما العلمانية.

إلاً أننا سنظل مقصرين إذا تجاهلنا كلمات مونتسكيو (Montesquieu) الأريبة: «ومن أضمن الوسائل أن يهاجَم الدين بالزُّلفى ورغد العيش وأمل الغنى، وألا يهاجَم ها يُنذر، بل هما يُنسى به، وألا يهاجَم هما يغيظ، بل هما يقذِف في الفتور، وذلك حينما تؤثر الأهواء الأخرى في نفوسنا وحينما يصمت ما يوحى به

الدين من الأهواء «أله أي إن إفساح مجالٍ أكبر للعلماني الإسلامي -غير الشرعي- يُسكِت الشريعة ويجمدها (ورجاهذا ما يطالب به خصومها)، وسيؤدي ذلك لا محالة إلى المزيد من اللامبالاة تجاه ما يُعد دينًا صامتًا. ولا شكً أن أكبر تهديد للدين ليس الاضطهاد، وإنها اللامبالاة المتولدة من عدم راهنيته.

إلَّا أن شهة اعتبارين أمَّنَّى أن يؤخذا على محمل الجد في مواجهة هذا التحدي. الأول: أن دعاة الاجتهاد لا يتوانون عن الإشارة إلى مضار التقليد (٨٩١). ويُفترض بالطبع أن التقليد لا يتضمَّن قراءة المصادر، وإنما تقريرات المذهب التى بدورها يُفترض أنها قرأت المصادر قراءةً صحيحةً. وهو ما عنح هذه القراءات الثابتة شرعيةً لا تتزحـزح. ويتوجـه الجـزء الأكبر مـن الاهتـمام إلى «التقليـد الفقهي»، لكن تأثير هذه الظاهرة ومنطقها عِتدُّ إلى المجال السياسي والاقتصادي والاجتماعي الثقافي. فكما يعاني المسلمون المعاصرون من قيود الاستنتاجات الفقهية وشبه الفقهية ما قبل الحديثة، التي كانت بالضرورة مُشربةً بالحقائق والافتراضات والمشاعر ما قبل الحديثة، فإنهم رجا يعانون أكثر من سلطة معايير ما قبل الحداثة الاجتماعية والثقافية والسياسية ونفوذها، التي تستمدُّ مكانتها المفترضة من ارتباطِ غامضِ مع النصوص التي يُفترض (أو يُزعم) أنها أساس سلطتها. ومن هذا المنطلق، فإن التغلُّب على تأثير «التقليد العلماني» [لما قبل الحداثة] أصعب من التغلّب على التقليد الفقهي، فهو أقل وضوحًا، ومن ثَمَّ أقل قابليةً للتحليل النقدي(٩٠).

(۸۸) مقتبَس في:

#### (89) Ramadan, Radical Reform, 22.

(٩٠) هـذا لا يعني أن كلَّ استنتاج علـماني توصـل إليـه المسـلمون قبـل العداثة خاطئ وغير شرعي ولا مؤةـن. بـل الأمر ببساطة أنـه لا يمكـن لأيَّ مجتمـع أن يسـتند بالكليـة إلى القانـون بععنـى الكلمـة، ولا حتى بالنسبة إلى مؤسساته القانونيـة. إذ سيكون على المجتمع الاعتماد على مختلف المعايير والافتراضات غير النصيّة. وما هو خارج النص ليس بالضرورة خطأ أو غير شرعي. بـل إن القرآن أرشد النبي والمحابـة إلى الاعتماد على أشكال المعروف الموجودة في الجزيـرة العربيـة من قبـل الإسـلام. وتأتي المشكلة بالطبع عندمـا تتوسـل هـنـده الأعـراف بسـلطة أكـبر وأدوم مـما يجـب أن تكـون عليـه سـلطتها.

ومن جهة أخرى، فإن المزيد من الانتباه الواعي إلى العلماني الإسلامي قد يدلنا على أن كثيرًا مما يُعَدُّ «إسلاميًا» هو في الحقيقة ليس تفسيرًا للنص، ولا استادًا إلى تقريرات المذاهب، وإنها استعمال فقهاء ما قبل الحداثة (وغيرهم) لعقولهم وتصوراتهم ومعارفهم الثقافية، وغيرها من المَلكَات في طريقهم إلى اجتهاداتهم وغيرها من الاستخلاصات غير الشرعية المناسبة لسياقهم الخاص. وبإدراك ذلك يمكن للمسلمين المعاصرين التحررُّ مما سبق عليه الزمن من الأعراف، والأنهاط السائدة، والتفضيلات، والرؤى، والتعيزات، والافتراضات وما شابه، مما قد يمثّل سلطةً عليهم. فإذا لم يعتمد هؤلاء السابقون بشكل جوهري على النص مباشرة ولا سلطان الشرعي، فإن أقصى ما يمكن أن يصلوا إليه لن يعدو خيارات اجتهادية عملية، حتى فقهاء ما قبل الحداثة يعدّونها مفتوحةً للنقد والمراجعة المستمرة.

ومن ثم فإنه مكننا -بإدراكنا للعلماني الإسلامي والمشاركة فيه - تحرير وقوى العقل والثقافة والمخيال عند المسلمين المعاصرين -في جميع المجالات والتخصُّصات - من القيود غير المبررة للفهم المفرط في الشمولية للشريعة والتاريخ الإسلامي. وبذلك قد نقربهم من اجتناب العلمنة، عن طريق إعفاء الشريعة من المسؤولية عن المعالجة القاصرة لقضايا لم تأت الشريعة لمعالجتها من الأساس، وفتح الطريق أمام المسلمين لمعالجتها من الأساس، وفتح الطريق أمام المسلمين أو ربا هم على وجه الخصوص - إلى استنفار مواهبهم أو ربا هم على وجه الخصوص - إلى استنفار مواهبهم من خلالها إعادة تأسيس بنية مناسبة وكفؤة عمليًا للإسلام في العالم الحديث.

ثانيًا وأخيرًا، فكما كررت مرارًا طيلة هذا المقال، فإن الشرعي والديني ليسا مترادفَيْن، حيث ينطوي الشرعي لزامًا على الديني، ولكن الديني ليس حكرًا على الشرعي بالضرورة. وهكذا، فإذا نتج عن مشاركتنا في العلماني الإسلامي راحة وأمل ورغد عيش، دون أن نعتمد في ذلك على «الشرعي» بالمعنى الضيق، فإن ذلك لا يعني -بخلاف مونتسكيو- اللامبالاة بالإسلام بوصفه دينًا. وفي النهاية، بين سياسة اقتصادية معقولة وأخرى، وبرنامج لعلاج الإدمان وآخر، وحد أقصى للسرعة وآخر، فهذه شيء غير العقل سيرشدنا إلى القرار النهائي.

وسيظل الإسلام في هذا السياق (أي الإسلام بوصف دينًا ومنبعًا للهداية والبصيرة والفضيلة والرشاد يتجاوز

J. J. Owen, "Church and State in Stanley Fish's Antiliberalism," American Political Science Review 93, no. 4 (1999): 922.

<sup>[</sup>الترجمـة العربيـة: مونتسـكيو، روح الشرائع، ترجمـة: عـادل زعيـتر (القاهـرة: مؤسسـة هنـداوي للتعليـم والثقافـة، ٢٠١٣م)، ص٢٠١٨].



العقل) وثيق الصلة بالمجال العلماني الإسلامي. وبعبارة أخرى، فإن في أذن العلماني الإسلامي وقُرًا من مقولة غروشيوس «كما لو أن الإله غير موجود». وهذا هو الفارق الجوهري الأهم بينه وبين العلماني الغربي. وهذا يُلزم المسلم -حتى في أشد مساعيه علمانيةً - أن يكون على ارتباط وجدانيًّ دائم بالإسلام بوصفه دينًا. وفي النهاية، وكما أشرت إلى ذلك في موضع آخر، قد لا يفتح القول بأن الشريعة نطاق محدود الطريق إلى العلمنة العربية بالقدر نفسِه الذي يفتحه الشعور أو الاعتقاد السائد بين المسلمين بأن الاعتماد على الاشتباك الفكري الخالص مع «الإسلام» أو الشريعة أو العلماني الإسلامي يكفي وحده -دون طلب الهداية والإرشاد من الله- يكفي وحده -دون طلب الهداية والإرشاد من الله-

(۱) انظر على سبيل المثال عملي:

<sup>&</sup>quot;Islamic Law, Muslims and American Politics," *Islamic Law and Society* 22 (2015): 289.

<sup>[</sup>يقـول جاكسـون في مقالـه «الشريعـة والمسلمون والسياسـة الأُمريكيـــَة»، إنه لـو كانـت الشريعـة نظامًّـا شموليًّا فلـن تكـون هنـاك جـدوى مـن طلب الهدايـة من الله، اللهـم إلا في بدايـة الأمـر؛ إذ ستهمش هـنه النظـرة الشمولية العلاقـة الديناميكيـة الوجدانيـة بـين العبـد وربـه، وهـو مـا يعني علمنـة للإسلام والشريعـة أكـثر مـن أيَّ محاولـة لوضـع حـدود للشريعـة.